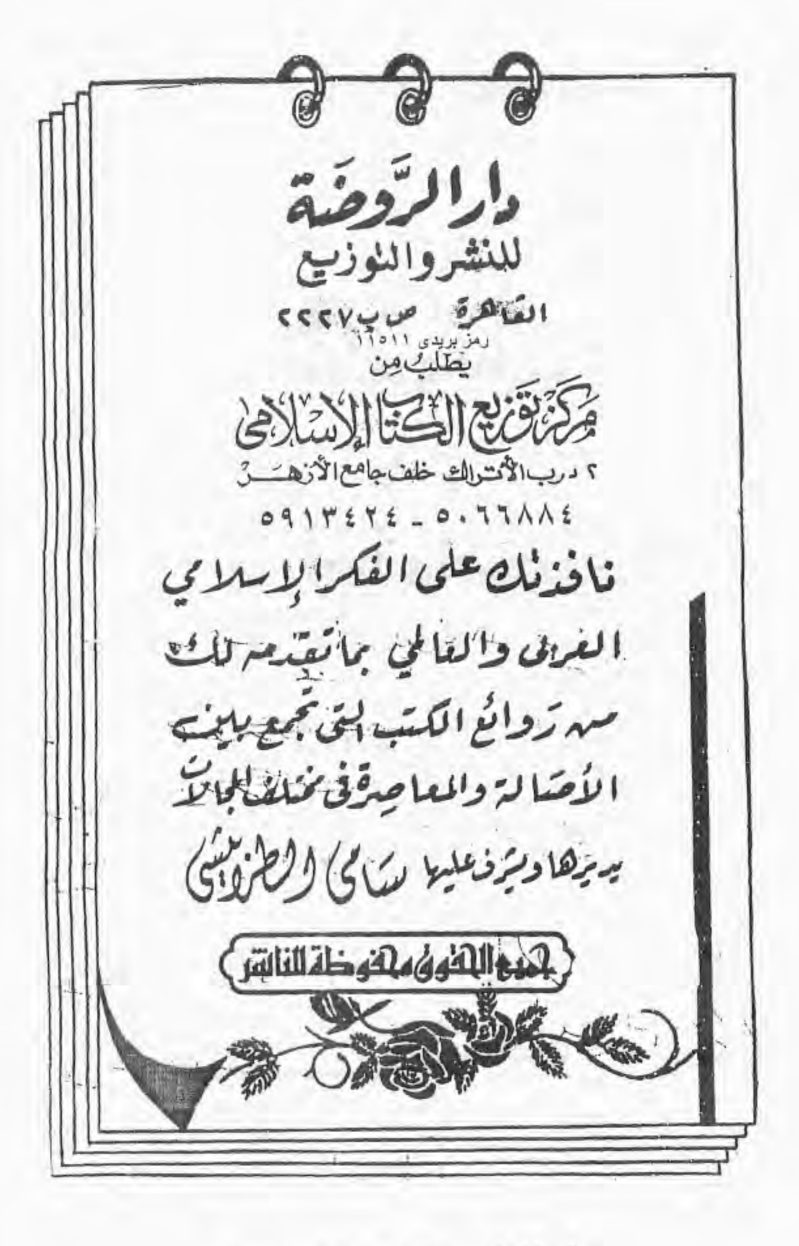
## محمد متولى الشعرواى



مايجب أن يعرفه المسلم عــن

الإسكان الإيمان الإعتقاد الإعتقاد اليوم الأخرر



### كلمة الناشر

إن الحياة الأمم والشعوب تُقاس بمدى إسهام أفرادها في إحياء مجتمعاتها وإنقاذها من براثن الجهل والتخلف والتنطع في الدين والتطرف .

لذلك كان العلماء الهادون هم مصابيح الهدى ومنارات النور التى تهدى الحائرين في ظلمات الليل وسط تلاطم أمواج الشبهات والشهوات.

فالعلماء الهادون المرشدون هم ربابنة سفينتنا وسط موكب الحضارة الذى يعج بقيم وأخلاق شتى ، قد سيطرت المادة والنفعية والمصلحة الشخصية ، دون النظر إلى أخلاقيات أو قيم معنوية روحية .

والسيخ « محمد متولى الشعراوى ، هو واحد من هؤلاء العلماء الأئمة المهتدين ، الذين فاض عطاؤهم ، فأنار سبيل الهدى بكتاب الله النور المبين وسنة المصطفى الهادى على ، وفهم الصحابة رضوان الله عليهم .

و « دار الروضة » تنشر تراث الشيخ « محمد متولى الشعراوي » رحمه الله ، انطالاقًا من نيشر تراث هذا الداعية الإسلامي الذي نيهل من عليمه القياصي والداني ، في مصر وخارج مصر ، فكان علامة مضيئة في عالم الدعوة إلى الله -

هذا ديننا

وقد سبق لـ « دار الروضة » أن نشرت لفضيلة الشيخ سلسلة «الأحاديث القدسية » ، وهي سلسلة غير مسبوقة لاقت نجاحاً كبيراً ، من إعداد وتحقيق الأستاذ « عادل أبو المعاطى » ، وكان ذلك في حياة الشيخ رحمه الله .

ونحن إذ نواصل نشر عطاءات الشيخ وفيوضاته نقدم لقرائنا وأحباء الشيخ الجليل سلسلة « هذا ديننا ».

جزى الله الشيخ الجليل عَنَّا خير الجراء ، ونفعنا الله بعلمه وإشاراته ولمحاته النورانية .

chilhoris

عدا دیننا

### ب أِللَّهِ ٱلرَّحْمَارِ ٱلرَّحِيمِ

#### مفدمة

إن تراث الشيخ « محمد متولى الشعراوى » تراث زاخر بشتى فنون العلم ، عما يُعَدُّ موسوعة في حَدَّ ذاته ، فأنت تجد فيه تفسير كتاب الله ، وشرح أحاديث نبوية ، وأخرى قدسية ، وتجد فيه السيرة والفقه والبلاغة والنحو والشعر ، وتجد فيه أصول الفقه ، وعلوم القرآن .

لذلك كان لا بد من تدوين هذا التراث ، وتصنيفه واستنباط موضوعات منه تضع القارئ أمام مواقع ومواضع موضوع بعينه يهمه ويهم كل المسلمين ، قد لا يستطيع تحصيله إذا استمع إلى تراث الشيخ المسموع من الشرائط .

وتدوين هذا التراث وإعداده وتحقيقه بصورة علمية منهجية ، مع المحافظة على روح الشيخ والإطار الدَّعَوى الذى حاط به كلامه ، فجاء عِقْدًا منظوماً ، وكذلك الحفاظ على آرائه التى نذر نفسه لها ، أو قُلْ لم يتخل عنها ، صثل : حرمة زرع الأعضاء البشرية ، سواء بالتبرع أو بالبيع ، وكذلك رأيه فى أن آزر المذكور فى القرآن هو عم إبراهيم وليس أباه .

فالأمانة العلمية تقتضينا أن نحافظ على هذه الآراء .

ونقطة أخرى تؤكد أهمية تدوين تراث الشيخ رحمه الله ، هي ملاحظة كانت دائمًا تثير تساؤلات الباحثين ،

ملة وبنسا

فالملاحظ أننا في مصر قد احتفلنا كل الاحتفال بالمذاهب الفقهية التي جاءتنا من أقطار إسلامية أخرى مثل المدينة وبغداد، فاهتممنا بالمذهب الشافعي والحنبلي والمالكي والحنفي كل الاهتمام.

مع أن " الليث بن سعد " ذلك الفقيه المصرى كان صاحب مذهب ، وصاحب فضل كبير على أصحاب المذاهب الأخرى ، ولكن تراثه وهذه هي النقطة المهمة لم يجد تلاميذ يتبنون هذا الفقه وهذا المذهب وهذا المنهج ، ولذلك لم نجده بين المذاهب الأربعة الرئيسية .

فتلاميذ الأئمة الأربعة توافروا على تراث أئمتهم دراسة وشرحًا وتفصيلاً وتفريعًا للمسائل وتلخيصًا وتدقيقًا .

فكانت النتيجة أن قويت هذه المذاهب ، وانتشر علمها في الآفاق ، حتى أن الشافعي « رحمه الله » كان له مذهبه القديم في العراق ، ولكنه عندما جاء إلى مصر وجد أن عند المصريين علماً وحديثًا لم يصل إلى علمه ، فأنشأ مذهبه الجديد في مصر ، وهو الذي استقر عليه ، وجمعه تلميذ من تلامذته في كتاب «الأم » .

إن تراث فضيلة الشيخ « محمد متولى الشعراوى » بحاجة إلى نفس هذا المنهج من توافر التلاميذ على كلامه وأحاديثه لتدوينها وإعدادها وتحقيقها تحقيقًا علميًا .

المادينا

وهذه السلسة « هذا ديننا » تأتى فى هذا الإطار ، وتسير على هذا النهج العلمى ، مع الوعى التام بالنظرة الشاملة التى علّمنا إياها فضيلة الشيخ و صححا متولى الشعراوى » ، وهى نظرة القرآن الكريم لمعطيات الكون ، ومتطلبات العبودية ، ومرتكزات الأخلاق القويمة ، ومبادئ الدين الحنيف ، مع الأخذ بمعطيات العلوم المعاصرة -

والله من وراء القصد ..

وربُّ العزة سبحانه قال عن المطعمين الطعامُ على حبه مسكينًا ويتيمًا وأسيرًا، دون إنتظار لجزاء أو شكر من العباد:

﴿ إنما نطعمكم لوجه الله لا نريد منكم جـزاء ولا شكورًا [٩] ﴾ ( الإنسان ) فما بـالك بَمنْ يـطعم القلـوب والأرواح والعقول والأسـماع ،الأبصار زادًا نـورانيًا جرى على لسان داعية ،نحسبه أخلص شدعوته .

إنما نحن أسباب فقط هيّاها الله لخدمة هذا التراث ، عسى أن يجعله الله في ميزان حسناتنا ...

إعداد وتحقيق لجنة التراث بـ ، كار الروضة ،

هذا دبننا

# (١) عَطَاءُ الرُّبُوبِيَّةِ

الحق سبحانه لا يحرم خَلُقا من خَلْقه من عطاء ربوبيته (۱)، فالشهس تشرق على المؤمن والكافر، والمطرينزل على من قال لا إله إلا الله ومَن ستر وجوده تعالى . والهواء يتنفسه ذلك الذي يُقيم الصلاة ، والذي لم يركع ركعة في حياته ، والطعام يأكله الذي يحب الله والذي يكفر بنعم الله .

ذلك أن هذه عطاءات ربوبية ، يعطيها الله تعالى لكل خلقه في الدنيا ، أما عطاءات الألوهية (٢) فهي للمؤمنين في الدنيا والآخرة .

فالله سبحانه وتعالى يلفت انتباه خلقه إلى أن عطاء الربوبية من الله سبحانه وتعالى لهم يكفى ليؤمنوا بالله ويعبدوه .

والحق سبحانه وتعالى حينما يخاطب الناس في القرآن الكريم ، ذلك

 <sup>(</sup>١) رب كل شيء : مالكه . والرب يُطلق في اللغة على : المالك والسيد والمدبر والقيم والمنعم .
 والعباد مربوبون لله عز وجل أي مملوكون له . إلسان العرب ـ مادة : ربب إ

<sup>(</sup>٢) الإلاهة والألوهة والألوهية: العبادة . وقيل في اسم البارى سبحانه: إنه مأخوذ من أله يأله إذا تحير ، فإن العقول تأله في عظمته ، وأله يأله أي تحير ، والتأله: التنسك والتعبد . والتأليه: التعبيد إلسان العرب - مادة: أله إ

الكتاب الذي لا يأتيه (١) الباطل من بين يديه ولا من خلفه ، فلا بُدَّ أن يكون الخطاب للناس في كل زمان ومكان ، منذ نزول القرآن الكريم إلى يوم القيامة.

وخطاب الله سبحانه وتعالى خاص بقضية الإيمان في القمة ، وهي الخضوع الإله واحد لا شريك له ، فالعبادة خضوع لله سبحانه بمنهجه «افعل» و «الاتفعل» يقول الحق سبحانه :

﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُم لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴿ آلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ أَندَادًا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ آلَ ﴾ ﴿ (البقرة ) مِن الشَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ فَلا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَندَادًا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ آلَ ﴾ ﴿ (البقرة )

وقد قرن الحق سبحانه هنا بين العبادة والخلق ، فالحق سبحانه خلقنا في الحياة لنعبده ، مصداقاً لقوله تبارك وتعالى:

﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ (٢) وَالإِنسَ (٣) إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ۞ ﴾ (الذاريات)

ا هذا دیتا

 <sup>(</sup>١) قال تعالى عن القرآن أنه : ﴿ لا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلا مِن خَلْفِهِ تَنْزِيلٌ مِن حَكِيمٍ حَمِيدٍ (١) قال تعالى عن القرآن أنه : ﴿ لا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلا مِن خَلْفِهِ تَنْزِيلٌ مِن حَكِيمٍ حَمِيدٍ (١) ١٠٣٣): «أي:
 (١) قصلت ) والإتبان : المجيء. أتبته : جنته. قال القرطبي في تفسيره (٩/ ٢٠٣٣): «أي:
 لا يكذبه شيء مما أنزل الله من قبل ، ولا ينزل من بعده كتاب ببطله وينسخه . قاله الكلبي ١.

<sup>(</sup>٢) جَنَّ الشيء يجنَّه جَنَا : ستره . وكل شي ستر عنك فقد جنَّ عنك . وبه سمى الجن الاستتارهم واختفائهم عن الأبصار . ومنه سمى الجنين الاستتاره في بطن أمه . قال ابن سيده : الجن نوع من العالم سمَّوا بذلك الاجتنائهم عن الأبصار ، والأنهم استجنُّوا سن الناس فلا يُرون . قال رب العالم سمَّوا بذلك الاجتنائهم عن الأبصار ، والأنهم استجنُّوا سن الناس فلا يُرون . قال رب العزة عن الشيطان ﴿ إِنَّهُ يَرَاكُمْ هُو وَقَبِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لا تَرَوْنَهُمْ . . (٢٠٠٠) ﴾ ( الأعراف ) .

 <sup>(</sup>٣) الإنس: جماعة الناس، والجمع أناس، والإنس: البشر، وآنس الشيء واستأنسه: رآه وأبصره ونظر إليه، قال الأزهري: أصل الإنس والإنسى والإنسان من الإيناس، وهو الإبصار، وقيل للإنس إنس لأنهم يؤنسون أي يُبصرون. { لسان العرب-مادة: أنس بتصرف إ

إذن : فَعِلَّة الخَلْق هي العبادة ، ولقد تَمُّ الخَلْق لتتحقق العبادة وتصبح واقعاً، ولكن «العلة والمعلول » لا تنطبق على أفعال الله سبحانه وتعالى .

نقول: ليس هناك علة تعود على الله جُلَّ جلاله بالفائدة ، لأن الله تبارك وتعالى غنى عن العالمين ... ولكن العلة تعود على الخلق بالفائدة .

فالحق سبحانه خلقنا لنعبده ، ولكن علة الخلق ليس لأن هذه العبادة ستزيد شيئاً في مُلكه (١) ، وإنما عبادتنا تعود علينا نحن بالخير في الدنيا والآخرة.

إن أفعال الله لا تُعلُّل ، والمأمور بالعبادة هو الذي سينتفع بها .

ومعنى العبادة طاعة الأمر ، والكَفُّ عن المنهى عنه ، والمأمور صالح أن يفعل وألاّ يفعل وألاّ يفعل وألاّ يفعل وألاّ يفعل ، فالعبادة ـ إذن ـ تستدعى وجود طائع ووجود عاص.

والحق سبحانه لم يخلق البشر من أجل الجنة أو النار ، لكنه عز وجل خلقهم ليعبدوه ، فمنهم مَنْ آمن فدخل الجنة ، ومنهم مَنْ عصى فدخل النار .

ولكن ، هل العبادة هي الجلوس في المساجد والتسبيح ، أو أنها منهج يشمل الحياة كلها .. في بيتك ، وفي عملك ، وفي السعى في الأرض ؟

ما ا دستا

<sup>(</sup>۱) يقول رب العرة في الحديث القدسى: " يا عبادى إنكم تخطئون بالليل والنهار ، وأنا أغفر الذنوب جميعًا ، فاستغفروني أغفر لكم . يا عبادى إنكم لن تبلغوا ضبر رئ فتضروني ، ولن تبلغوا نفعي فتنفعوني . يا عبادى لو أن أولكم وآخركم وإنسكم وجنهم كانوا على أتقى قلب رجل واحد منكم ما زاد ذلك في ملكي شيئًا ، يا عبادي او أن أولكم وآخركم وإنسكم وجنكم كانوا على أفجر قلب رجل واحد ما نقص ذلك من ملكي شيئًا " أخرجه مسلم في صحيحه (٤/ ١٩٩٤) عن أبي ذر .

ولو أراد الله سبحانه وتعالى من عباده الصلاة والتسبيح فقط ، لما خلقهم مُختارين بل خلقهم مقهورين لعبادته ككل ما خلق ، ما عدا الإنس والجن .

والله تبارك وتعالى له صفة القهر .. من هنا فإنه يستطيع أن يجعل مَنْ بشاء مقهوراً على عبادته ، مصداقاً لقوله جل جلاله :

# ﴿ إِن نَشَأَ نُنَزِلُ عَلَيْهِم مِنَ السَّمَاءِ آيَةُ (١) فَظَلَّتُ أَعْنَاقُهُمْ لَهَا خَاضِعِينَ (١) ﴾ (الشعراء)

فلو أراد الله أن يُخضعنا لمنهجه قهراً لا يستطيع أحد أن يشذ عن طاعته ، وقد أعطانا الله المدليل على ذلك بأن في أجمسادنا وفي أحمداث الدنيا مما نحن مقهورون عليه .

فالجسد مقهور لله في أشياء كثيرة :

۱۲ - ۱۲ - منادیسا٬

<sup>(</sup>١) الآية: العلامة الواضحة والمعجزة لأنها علامة على صدق الرسول. والآية: العبرة الدالة على الخير والرشد الصارفة عن الضلال والغى. والآية من القرآن سُمِّيت آية لأنها معجزة أو جزء من المعجزة وهى دالة على صدق الرسول. قال ابن كثير في تفسيره (٣/ ٣٣١): «أي: لو نشاء لأنزلنا آية تضطرهم إلى الإيمان قهراً ولكن لا نفعل ذلك لأنا لا نريد من أحد إلا الإيمان الاختيارى ».

<sup>(</sup>٢) معنى خضوع الأعناق هو خضوع أصحاب الأعناق. وخضع الإنسان خضعاً: أمال رأسه إلى الأرض أو دنا منها. قال أبو عمرو: خاضعين ليست من صفة الأعناق إنما هي من صفة الكناية عن القوم الذي في آخر الأعناق، فكأنه في التمثيل: فظلت أعناق القوم لها خاضعين، والقوم في موضع هم. إلسان العرب مادة: خضع إ.

- القلب ينبض (١) ويتوقف بأمرالله دون إرادة منا .
- والمعدة تهضم الطعام ونحن لا ندري عنها شيئاً .
  - والدورة الدموية في أجسادنا لا إرادة لنا فيها .

وأشياء كثيرة في الجسد البشرى كلها مقهورة لله سبحانه وتعالى ، وليس لإرادتنا دخل في عملها ، وما يقع على في الحياة الدنيا من أحداث أنا مقهور في عملها ، وما يقع على في الحياة الدنيا من أحداث أنا مقهور فيه ، لا أستطيع أن أمنعه من الحدوث ، فلا أستطيع أن أمنع سيارة أن تصدمني ، ولا طائرة أن تحترق بي ، ولا كل ما يقع على من أقدار الله في الدنيا.

إذن: فمنطقة الاختيار في حياتي محدودة ، لا أستطيع أن أتحكم في يوم مولدي ، ولا فيمن هو أبى ، ومن هي أمى ، ولا في شكلي : هل أنا طويل أو قصير ؟ جميل أو قبيح ؟ أو غير ذلك .

إذن : فمنطقة الاختيار في الحياة هي المنهج أن أفعل ، أو لا أفعل.

الحق سبحانه له من كل خلقه عبادة القهر، ولكنه يريد من الإنس والجن عبادة المحبوبية ، ولذلك خلقنا ، ولنا اختيار في أن نأتيه أو لا نأتيه .. في أن نطيعه أو نعصيه .. في أن نؤمن به أو لا نؤمن .

فإذا كنت تحب الله فأنت تأتيه عن اختيار ، تتنازل عمًّا يُغضبه حُبًّا فيه ،

= 14

 <sup>(</sup>١) نبض العِرْق ينبض نبضاً ونبضاناً: تحرك وضرب ، والنبض : الحركة . وما به نَبَضُ أى حركة ، وتبضت الأسعاء تنبض : اضطربت ، والمنابض : مضارب المقلب ، إلسان العرب مادة : نبض إ .

وتفعل ما يطلبه حباً فيه وليس قهراً ، فإذا تخليت عن اختيارك إلى مرادات الله في منهجه تكون قد حققت عبادة المحبوبية لله تبارك وتعالى ، وتكون قد أصبحت من عباد الله ، وليس من عبيد الله .

فكلنا عبيد لله سبحانه وتعالى ، والعبيد متساوون فيما يُقهرون عليه ، ولكن العباد الذين يتنازلون عن منطقة الاختيار لمراد الله في التكليف .

ولذلك فإن الحق جَلُّ جلاله يُفَرِّق في القرآن الكريم بين العباد والعبيد.

يقول تعالى :

﴿ وَإِذَا سَالَكَ عِبَادِي عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أَجِيبُ دَعْدَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَهُم يَرْشُدُونَ (١) (١٨٦) ﴾ (البقرة)

ويقول سبحانه وتعالى :

﴿ وَعِبَادُ الرَّحْمَٰنِ الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الأَرْضِ هَوْنَا (١) وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَاهِلُونَ قَالُوا سَلامًا (٣٣) وَالَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِهِمْ سُجَّدًا وَقِيَامًا (٣٤) وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا

هذا دینیا

<sup>(</sup>١) رَشَد يرشُد: أصاب وجه الصواب والخير والحق . والرشد: ضد الغي والضلال . والرشد: ضد السفّه وسوء التدبير . بلغ رشده : بلغ كمال عقله وحسن تصريفه للأمور . قال تعالى : ﴿ وَلَقَدُ آتَيْنَا إِبْرَاهِيمَ رُشُدُهُ ﴾ ( الأنبياء: ١٥ ).

 <sup>(</sup>٢) الهَوْن والهُوَيِّنا : التؤدة والرفق والسكينة والوقار. قال ابن برى : الهون الرفق، قال الشاعر :
 هَوْنَكُمُّا لا يَرُدُّ الدَّهْرُ مَا فَاتَا لا تَهْلكاً أَسَفاً في إثر مَنْ مَاتَا

إلسان العرب - مادة : هون إقال ابن كثير في تفسيره (٣/ ٣٢٤) : " وليس المراد أنهم يمشون كالمرضى تصنعاً ورياء ، فقد كان سيد ولد آدم على إذا مشى كانما ينحط من صبب وكأنما الأرض تطوى له ، وقد كره بعض السلف المشى بتضعف وتصنع ، وإنما المراد بالهون هنا السكينة والوقار " .

اصْرِفْ عَنَّا عَذَابَ جَهَنَّمَ إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ (١) غَرَامًا (١٥) إِنَّهَا سَاءَت مُسْتَقَرَّا وَمُقَامًا (١٥) وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ (١٠) قَوَامًا (٢٥) وَالَّذِينَ لا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ وَلا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلاَّ وَالْذَينَ لا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ وَلا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلاَّ بِالْحَقِّ وَلا يَزْنُونَ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَامًا (١٥) يُضَاعَفُ لَهُ الْعَذَابُ يَوْمَ الْقَيَامَة وَيَخَلَّدُ فِيهِ مُهَانًا (١٦) إِلاَّ مَن تَابَ وَآمَنَ وَعَملَ عَملاً صَالِحًا فَأُولَئكَ يُبَدِلُ اللَّهُ وَيَخُورًا وَحِيمًا (١٠) وَمَن تَابَ وَعَملَ صَالِحًا فَأُولَئكَ يُبَدِلُ اللَّهُ سَيَاتِهِمْ حَسَنَاتِ وَكَانَ اللَّهُ عَفُورًا وَحِيمًا (١٠) وَمَن تَابَ وَعَملَ صَالِحًا فَأُولَئكَ يُبَدِلُ اللَّهُ الْكَالِمُ مَتَابًا (١٧) وَالَذِينَ لا يَشْهَدُونَ الرُّورَ وَإِذَا مَرُّوا بِاللَّغُو (١٠) مَرُّوا بِاللَّغُو (١٠) مَرُّوا كَرَامًا (١٧) وَالَّذِينَ إِذَا ذَكُورُوا بِآيَاتِ رَبِهِمْ لَمْ يَخْرُوا (١٥) عَلَيْهَا صُمَّا وَعُمْيَانًا (١٧) وَالَذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبْ لَا مِنْ أَزُواجَا وَذُرِيَّاتِنَا قُرَّةً أَعْيُن مَن مَا وَعُمْيَانًا (١٧) وَالَذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزُواجِنَا وَذُرِيَّاتِنَا قُرَّةً أَعْيُن مَن . . . (١٧) ﴿ الفرقان ) يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزُواجَا وَذُرِيَّاتِنَا قُرَّةً أَعْيُن مَا مِنْ اللَّهُ عَلَا مِنْ أَزُواجِنَا وَذُرِيَّاتِنَا قُرَّةً أَعْيُن مَا مِنْ أَنْ وَاجَنَا (١٧) ﴿ الفرقان )

(٢) قال الفراء : لم يقتروا عما يجب عليهم من النفقة . وقتر على عياله : ضيَّق عليهم في النفقة .
 والإقتار : التضييق على الإنسان في الرزق . إ اللسان ـ مادة : قتر إ .

(٣) القوام: العَدْل. قال ابن كثير في تفسيره (٣/ ٣٢٥): "أى: ليسوا بمبذرين في إنفاقهم فيصرفون فوق الحاجة ، ولا بُخلاء على أهليهم فيقصرون في حقهم فلا يكفونهم ، بل عدلاً خياراً وخير الأمور أوسطها لا هذا ولا هذا ".

(٤) اللغو: السَّقط وما لا يُعتد به من كلام وغيره ، ولا يُحصل منه على فائدة ولا نفع ، واللغو في الأيمان : ما لا يعقد عليه القلب مثل قولك : لا والله ، وبلى والله . وجماع اللغو هو : الخطأ إذا كان اللجاج والغضب والعجلة . إلسان العرب مادة : لغا إ .

(ه) خَرَّ يَخْرُ خُرُوراً : سَفَطَ مَنْ عَلُو إلى سَفَلَ بِصُوتَ . وَخُرَّ سَاجِداً : أَسْرَعَ إلى السَجِودُ ، والتغبيرِ كناية عن سرعة الاستجابة لله . ويُقال :خَرَّ فلان : مَرَّ مسرعاً. وقوله تعالى : ﴿ وَاللَّذِينَ إِذَا ذُكِرُوا بِآيَاتٍ رَبِهِمْ لَمْ يَخْرُوا عَلَيْهَا صُمَّا وَعُمِّيَانًا (٣٧) ﴾ ( الفرقان ) يحتمل :

- لم يهجموا عليها متعجِّلين ليبطلوها وليصدوا الناس عن اتباعها كفعل الكافرين .

- أنهم لم يمرُّوا معرضين عنها ، كأنهم صُمُّ وعمى كما يفعل الكافرون ، ولكن المؤمنين يُقبلون عليها بفهم وبصيرة وإيمان وحُبُّ وإعزاز .

= 10

 <sup>(</sup>١) الغرام: العنداب الدائم والهلاك الملازم. والغرام: اللازم من العذاب والشر الدائم والبلاء والحب والعشق وما لا يُستطاع أن يُسفصى منه. قال الزجاج: هو أشد العذاب. إلسان العرب مادة: غرم إ.

وهكذا نرى أن الله سبحانه وتعالى أعطى أوصاف المؤمنين وسمَّاهم عباداً . ولكن عندما يتحدث عن البشر جميعاً يقول عبيد ، مصداقاً لقوله تعالى : ﴿ ذَلِكَ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيكُمْ وَأَنَّ اللَّهَ لَيْسَ بِظَلاَّم لِلْعَبِيدِ (١٨٦) ﴾ (آل عمران) ولكن قد يقول قائل : إن الله تبارك وتعالى يقول في كتابه العزيز :

﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ فَيَقُولُ أَأَنتُمْ أَضْلَلْتُمْ عِبَادِي هَوُلاءِ أَمْ هُمْ ضَلُوا السّبِيلَ (١٧) ﴾

الحديث هنا عن العاصين والضالين ، ولكن الله سبحانه وتعالى قال عنهم « عباد » .

نقول: إن هذا في الآخرة ، وفي الآخرة كلنا عباد ، لأننا مقهورون لطاعة الله الواحد المعبود تبارك وتعالى ، لأن الاختيار البشرى ينتهى ساعة الاحتضار (١) ، ونصبح جميعاً عباداً لله ، مقهورين على طاعته ، لا اختيار لنا في شيء .

والله سبحانه وتعالى قد أعطى الإنسان اختياره في الحياة الدنيا في العبودية فلم يقهره في شيء ، ولا يلزم غير المؤمن به بأيّ تكليف.

بل إن المؤمن هو الذي يُلزم نفسه بالتكليف وبمنهج الله فيدخل في عقد إيماني

مذا دينيا

 <sup>(</sup>١) حُضِرُ المريض واحتُـضر إذا نزل به الموت، وحضرنى الهمُّ واحتـضرنى. وحـضره الموت:
 جاءه. قال تعالى: ﴿ إِذَ حَضَرُ يَعْقُوبَ الْمَوْتُ ﴾ ( البترة : ١٣٣).

مع الله تبارك وتعمالي ، ولذلك نجد أن الله جل جلاله لا يخماطب الناس جميعاً في التكاليف ،

وإنما يخاطب الذين آمنوا فقط ، فيقول :

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ (١) عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ (١٨٣) ﴾

ويقول سبحانه:

﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَعِينُوا بَالصَّبْرِ وَالصَّلاةِ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ (١٥٣) ﴾ ( البقرة )

أى: أن الله جَلَّ جلاله لا يكلف إلا المؤمن الذى يدخل فى عقد إيمانى مع الله .

ويجب أن نفطن إلى أن العبادة لا تقتصر على إقامة الأركان التعبدية في الدين من : شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله ، وإقامة الصلاة ، وإيتاء الزكاة ، وصوم رمضان ، وحج البيت لمن استطاع إليه سبيلاً .

مذادينيا

<sup>(</sup>۱) الكتاب : الفرض والحكم والقدر . كُتب : فُرض . وكتب يكتب : خط ودون الكلام ، ويُستعار ذلك للمعانى كقوله تعالى : ﴿ أُولِيكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الإِيمَانُ ﴾ (المجادلة: ٢٢) أى : سَجَّله وأثبته فيها كما يُدون الكلام في الصحف أو يُنقَشُ على الأحجار فيبقى ولا يُمحى . وقوله تعالى : ﴿ ادْخُلُوا الأَرْضُ الْمُقَدِّسَةُ الَّتِي كَتَبَ اللّهُ لَكُمْ ﴾ (المائدة: ٢١) أى : قدر لكم أن تملكوها ووعدكم بذلك في صحف موسى .

إن هذه هي أركان الإسلام ، ولا يستقيم أن ينفصل الإنسان المسلم عن ربه بين أوقات الأركان التعبدية .

إن الأركان التعبدية لازمة ؛ لأنها تشحن الطاقة الإيمانية للنفس حتى تُقبل على العمل الخاص بعمارة الدنيا ، فالعبادة في الدنيا هي كل حركة تؤدى إلى إسعاد الناس وعمارة الكون .

فالعبادة منها ما يصل العبد بالمعبود ليأخذ الشحنة الإيمانية من خالقه خالق الكون ، ومنها ما يتصل بعمارة الكون .

إن الإسلام هو كل حركة في الحياة تناسب خلافة الإنسان في الأرض ؛ لأن الله يقول في كتابه الكريم :

﴿ وَإِلَىٰ ثَمُودَ (١) أَخَاهُمْ صَالِحًا قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهُ مَا لَكُم مِنْ إِلَه غَيْرُهُ هُو أَنشَأَكُم (١) مِنَ الأَرْضِ وَاسْتَعْمَرَكُمْ فِيهَا فَاسْتَغْفِرُوهُ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ إِنَّ رَبِي قَرِيبٌ مُجيبٌ (١١) ﴾

فكلُّ حركة في الحياة تؤدي إلى عمارة الأرض فهي من العبادة ، فـلا تأخذ

مداویتا

<sup>(</sup>١) ثمود: قبيلة من العرب الأول. ويُقال: إنهم من بقية عاد وهم قوم صالح، بعثه الله إليهم. والثّمد في اللغة: الماء القليل الذي لا مادً له. والثّماد: الحُفَر يكون فيها الماء القليل. وماء مثمود: كثر عليه الناس حتى فني ونفد إلا أقله. إلسان العرب مادة: ثمد إقال ابن كثير في تفسيره (٢/ ٤٥٠): "كانوا بسكنون مدائن الحجر بين تبوك والمدينة".

 <sup>(</sup>٢) أنشأه الله : خلقه ، وأنسًا الله الخلق : ابت دأ خَلَقهم . وفي التنزيل العزيز ﴿ وَأَنْ عَلَيْهِ النَّشْأَةُ اللَّحْرَىٰ (٤٧) ﴾ (النجم ) أي : البعثة . { لسان العرب مادة : نشأ } .

العبادة على أنها صوم وصلاة فقط ؛ لأن الصوم والصلاة وغيرهما هي الأركان التي ستقوم عليها حركة الحياة التي سيبني عليها الإسلام.

قلو جعلت الإسلام هو هذه الأركان فقط لجَعلت الإسلام أساساً بدون مَننى ، فهذه هي الأركان التي يبنى عليها الإسلام.

إذن : فالإسلام هو كل ما يناسب خلافة الإنسان في الأرض .

فالخلافة في الأرض تقتضى أن يَعْمُر الإنسان الأرض ، وحين يريد الله منا أن نتحرك ونعْمُرَ الأرض فلا بُدَّ من أعمال تنظم هذه الحركة .

إذن : فكُلُّ ما يؤدي إلى عمارة الكون والارتقاء به هو أمر عبادي .

ويخرج إلينا أناس يقولون : نحن ليس لنا إلا أن نعبد ولا نعمل .

ونقول لأى منهم: كم تأخذ الصلاة منك في اليوم؟ ساعة مشلاً. والزكاة كم تأخذ منك في العام؟ والصوم كم يأخذ منك من وقت؟ نهار أيام شهر واحد. وفريضة الحج أتأخذ منك أكثر من رحلة واحدة في عمرك؟

فبالله عليك ماذا تفعل في الباقي من عمرك من بعد ذلك وهو كثير ؟

مذا دنتا

<sup>(</sup>١) هذا باعتبار أن زكاة الأموال مثلاً تُخرَجُ عندما يحول الحول، أى يمر عام وتكون قد بلغت النصاب وهو ٥,٧٪. النصاب وهو ٥ ,٧٪. وكذلك زكاة الزروع تُخرج يوم الحصاد، مصداقاً لقوله سبحانه : ﴿ وَٱتُوا حَقَهُ يَوْمَ حَصَادِهِ ﴾ (الأنعام: ١٤١) وفي هذا تفصيل.

إنك لا تأخذ أكثر من ساعة في اليوم للصلاة ، ولا تأخذ أكثر من يوم في السنة لإخراج الزكاة ، وتقضى شهراً في السنة تصوم نهاره ، وتحج مرة واحدة في عمرك .

فماذا تفعل في بقية الزمان ، ستأكل وتلبس ، ستطلب رغيف الخبز للطعام ، فمن الذي سيصنعه لك ؟

إن هذا الرغيف يمرُّ بمراحل حشى يصير لقمة تأكلها ، ويحتاج إلى أكثر من علم ، وأكثر من حركة ، وأكثر من طاقة .

فرغيف الخبر الذي تأكله بأخذ جَهُداً كبيراً ، فانظر كم من الطاقات احتاجها ، وكم من الرجال احتاجه العمل .

فكيف تستسيغ لنفسك أن يصنعوه لك ، وأنت فقط جالس لتصلى وتصوم ؟

لا ، إياك أن تأخذ عمل غيرك دون جَهْد منك.

مشال آخر : أنت تلبس جلباباً ، كم أخذ هذا الجلباب من غَرْل ونَسْج وخَيْط ؟

إذن : فلا تقعد ، وتنتفع بحركة المتحرك في الحياة ، وتقول : أنا مخلوق للعبادة فقط ، فليست هذه هي العبادة ، ولكن العبادة هي أن تطيع الله في كل ما أمر ، وأن تنتهي عن كل ما نهي في إطار قوله تعالى :

ا هذا دنتيا

### ﴿ هُو ٓ أَنشَأَكُم مِن الأَرْضِ وَاسْتَعْمَرَكُم فِيهَا ... (11) ﴾

إن كل عمل يُعتبر عبادة ، وإلا ستكون " تنبلاً " في الوجود ، والإيمان الحق بقتضي منك أن تنتفع بعملك ، ولا تعتمد على عمل غيرك .

إن الحق سبحانه وتعالى قد استخلفنا في الأرض من أجل أن نَعْمُرها ، ومن حُسن العبادة أن نتقن كل عمل ، وبذلك لا نقيم أركان الإسلام فقط ، ولكن نقيم الأركان والبنيان معاً ، ونكون قد أدّينا مسئولية الإيمان ، وطابق كل فعل من أفعالنا قولنا « لا إله إلا الله » .

والحق سبحانه وتعالى حين قال ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ .. ( الفاتحة ) قصر العبادة على ذاته الكريمة ، لأنه لو قال : نعبدك وحدك فهى لا تؤدى المعنى نفسه ، لأنك قد تقول نعبدك وحدك ومعك كذا وكذا .

ولكن إذا قلت ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ .. تكون قد حسمت الأمر بأن العبادة لله وحده فلا يجوز العطف عليها ، فالعبادة خضوع لله سبحانه وتعالى بمنهجه « افعل » و « لا تفعل » .

لذلك جعل الحقُّ سبحانه الصلاة أساس العبادة ، والسجود هو مُنتَهى الخضوع لله (١) ، لأنك تأتى بوجهك الذي هو أكرم شيء فيك وتضعه على

هــــــا ديننـــا

<sup>(</sup>١) يَسُولُ تَعَالَى : ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ لا تَسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلا لِلْقَمَرِ ١) وَاسْجُدُوا لِلسَّمْسِ وَلا لِلْقَمَرِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهُ مِنْ أَيَاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ (فصلت: ٣٧) فالسجود أله هو أساس =

الأرض عند موضع القدم (١) ، فيكون هذا هو منتهى الخضوع لله ، ويتم هذا أمام الناس جميعاً في الصلاة ؛ لإعلان خضوعك لله أمام البشر جميعاً (٢).

ويستوى في العبودية الغنى والفقير ، والكبير والصغير ، حتى يطرد كُلُّ مِنَّا الحِبْر والاستعلاء من قلبه أمام الناس جميعاً ، فيساوى الحق جل جلاله بين عباده في الخضوع له ، وفي إعلان هذا الخضوع .

وقول الحق سبحانه وتعالى :

﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ . . ( الفاتحة )

٨٢ - ٨١ دينا

العبادة والخضوع أنه، وهو اعتراف بالربوبية والألوهية أنه، وهذا يتضح من دعاء رسول الله السجود: "اللهم لك سجدت، وبك آمنت، ولك أسلمت، سجد وجهى للذى خلقه وصوره، وشق سمعه وبصره، تبارك الله أحسن الخالقين " أخرجه مسلم في صحيحه (۷۷۱) كتاب صلاة المسافرين من حديث على بن أبي طالب.

<sup>(</sup>١) أخرج الدارقطني في سننه (١/ ٣٤٨) عن ابن عباس عن النبي على قال: الاصلاة لمن لم يضع أنفه على الأرض ا وكذا الحاكم في مستدركه (١/ ٢٧٠) وأخرجه الطبراني في الكبير (٢٣٣/١١) من طريق آخر بلفظ ا من لم يلزق أنفه مع جبهته بالأرض إذا سجد لم تُجرُن صلاته ".

<sup>(</sup>٢) يقول الإمام أبو حامد الغزائي في الإحباء (٣٠٣/٢) طبعة دار الشعب: "السجود هو أعلى درجات الاستكانة ، فلتمكن أعز أعضائك وهو الوجه ، من أذل الأشياء وهو التراب ، وإن أمكنك أن لا تجعل بينهما حائلاً فنسجد على الأرض فافعل ، فإنه أجلب للخشوع ، وأدل على الذل ، وإذا وضعت نفسك موضع الذل فاعلم أنك وضعتها موضعها ، ورددت الفرع الى أصله ، فإنك من التراب خلقت ، وإليه تعود ، فعند هذا جدد على قلبك عظمة الله ، وقل: سبحان ربى الأعلى ، وأكده بالتكرار فإن الكرة الواحدة ضعيفة الأثر ، فإذا رق قلبك وظهر ذلك فلتصدق رجاءك في رحمة الله فإن رحمته تتسارع إلى الضعف والذل ، لا إلى التكبر والبطر ".

ينفى العبودية لغير الله ، أي : لا نعبد غير الله .

إذن : ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ.. ( ) ﴿ ( الفاتحة ) أعطت تخصيص العبادة لله وحده ، لا إله غيره ، ولا معبود سواه .

والحقُّ سبحانه يقول في سورة هود :

﴿ اللَّهِ وَاللَّهِ كُتَابٌ أَحْكِمَتْ آيَاتُهُ ثُمَّ فُصِلَتْ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ۞ أَلاَّ تَعْبُدُوا إِلاَّ اللَّهَ إِنَّنِي لَكُم مَنْهُ نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ ۞ ﴾

إذن : فقد أُحكمت آيات الكتاب وفُصِّلَتْ لغاية هي : ألا نعبد إلا الله .

والعبادة هي طاعة العابد للمعبود فيما أمر ، وفيما نهي .

وهكذا نجد أن العبادة تقتضي وجود معبود له أمر وله نهى ، والمعبود الذي لا أمر له ولا نهى لا يستحق العبادة .

فهل من عبد الصنم تلقَّى منه أمراً أو نهياً ؟

وهل مَنْ عبد الشمس تلقَّى منها أمراً أو نهياً ؟

إذن : فكلمة العبادة لكل ما هو غير الله هي عبادة باطلة ؛ لأن مثل تلك المعبودات لا أمر لها ولا نهى ، وفوق ذلك لا جزاء عندها على العمل الموافق لها أو المخالف لها .

والعبادة بدون منهج « افعل » و « لا تفعل » لا وجود لها ، وعبادة لا جزاء عليها ليست عبادة .

لله دينها

وهنا يجب أن نلحظ أن قول الحق سبحانه:

﴿ أَلاَ تَعْبُدُوا إِلاَ اللَّهُ . . . 🕥 ﴾

غير قوله سبحانه:

﴿ اعْبُدُوا اللَّهُ ... 🐨 ﴾

ولو أن الرسل تأتى الناس وهم غير ملتفتين إلى قوة يعبدونها ويُقدِّسونها لَكاَن على الرسل أن يقولوا للناس : اعبدوا الله.

ولكن هنا يقول الحق سبحانه :

﴿ أَلاَ تَعْبُدُوا إِلاَّ اللَّهَ . . . ① ﴾

فكأنه سبحانه يواجه قوماً لهم عبادة متوجِّهة إلى غير مَنْ يستحق العبادة ، فيريد سبحانه أولاً أن يُنهى هذه المسألة ، ثم يثبت العبادة لله .

إذن : فهنا نَفْى وإثبات ، مثل قولنا « أشهد ألا إله إلا الله » هنا ننفى أولاً أن هناك إلهًا غير الله ، ونثبت الألوهية لله سبحانه وحده .

وأنت لا تشهد هذه الشهادة إلا إذا و جد قوم يشهدون أن هناك إلها غير الله تعالى ، ولو كانوا يشهدون بألوهية الإله الواحد الأحد سبحانه ؛ لكان الذهن خالياً من ضرورة أن نقول هذه الشهادة .

ولكن قول الحق سبحانه: ﴿ أَلا تُعْبُدُوا إِلا اللَّهُ ... ٢٠ ﴾ (هود)

هـذا دينتـــ

معناه النفى أو لأ للباطل ، وإذا نُفِي الباطل لا بد أن يأتي إثبات الحق ، حتى يكون كل شيء قائماً على أساس سليم .

فالبداية: ألا تعبد الأصنام والشركاء، ثم وَجُّه العبادة إلى الله سبحانه،

وما دامت العبادة هي طاعة الأمر وطاعة النهى فهى - إذن - تشمل كل ما ورد فيه أمر ، وكل ما ورد فيه نهى.

وإنْ نظرت إلى الأوامر والنواهي لوجدتها تستوعب كل أقضية الحياة من : قمة الشهادة بأن لا إله إلا الله ، إلى إماطة (١١) الأذى عن الطريق (٢٠) .

وكل حركة تتطلبها الحياة الإبقاء الصالح على صلاحه ، أو زيادة الصالح ليكون أصلح ، فهذه عبادة .

فكلمة العبادة تستوعب كل أقضية الحياة ؛ لأن هناك أسراً بما يجب أن يكون ، وهناك نهياً عما يجب ألا يكون ، وما لم يَرِد فيه نهى لك الخيار في أن تفعله أو لا تفعله .

فإذا نظرت إلى نسبة ما تُؤمر به ، ونظرت إلى ما تُنهى عنه بالنسبة لأعمال

هاذا دينيا

 <sup>(</sup>١) إماطة الأذى عن الطريق: تنحيت وإبعاده عن طريق الناس حتى لا يؤذيهم. والأذى قد يكون أحجاراً أو أى شيء قد يؤذى الناس ويعوق سيرهم في الطريق.

 <sup>(</sup>۲) عن أبى هريرة ولي قال قال رسول الله على الله الإيمان بضع وسبعون - أو بضع وستون شعبة - فأفضلها قول لا إله إلا الله، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق، والحياء شعبة من الإيمان، أخرجه مسلم في صحيحه (٣٥) كتاب الإيمان، وكذا أخرجه البخارى في صحيحه (٩) دون: أفضلها، وأدناها.

الحياة ، لوجدت أنها نسبة لا تتجاوز خمسة في المائة من كل أعمال الحياة ولكنها الأساس الذي تقوم عليه كل أَوْجُه الحياة.

فالأمر لواحد ، والنهى لواحد ، والعبادة والخضوع لواحد ، وهذا ما جعل الطُّغَاة والجبابرة والسادة والأعيان ووجوه القوم يرفضون الانصياع لهذه الدعوة ، واعتبروها شيئاً عُجَاباً ، فقالوا :

ونحن نعلم أن العَجب هو إظهار الدهشة ، وانفعال النفس من حصول شيء على غير ما تقتضيه مواقع الأمور ومُقدِّماتها .

إذن : تظهر الدهشة ، ونتساءل : كيف حدث هذا ؟ ولو كان الأمر طبيعياً ورتيباً لما حدثت تلك الدهشة وذلك العجب ؟

ولكن لماذا العجب؟

كان المنطق يقتضى أنه إذا راًوا شيئاً هندستُه بديعة وحكيمة ، وطرأ عليها هذا المخلوق وهو الإنسان ليجد الكون منسقاً موجوداً من قبله .

كان المنطق يقتضى أن يبحث هذا الإنسان عمن خلق هذا الكون ، وأن يُلحَ في أن يعرف مَن صنع الكون ، وحين يأتي الرسول ليقول لكم مَن صنع هذا الكون ، تتعجبون ؟

۲۱ ما دینیا

<sup>(</sup>١) أمر عُجاب وعجيب وعُجّاب ، على المبالغة ، يُؤكّد به . وأعجبه الأمر: سرَّه ، وأعجب به كذلك . { لسان العرب - مادة : عجب ﴿ .

كان القياس أن تتلهفوا على مَنْ يخبركم بهذه الحقيقة ؛ لأن الكون وأجناسه من النبات والجماد والحيوان في خدمتك أيها الإنسان.

لا بقُــوتك خلقت هذا الكون ، ولا تلك الأجناس ، بل أنــت طارىء على الكون والأجناس ، بل أنــت طارىء على الكون والأجناس ، ألم يَدُرُ بِخَلَدك (١) أن تتساءل : مَنْ صنع لك ذلك ؟

إذن : فالكلام عن الإيمان كان يجب أن يكون عمل العقل.

إذن : أنتم تتعجبون من شيء تقتضى الفطرة أن نبحث عنه ، وأن نؤمن به ، وهو الإله الذي لا ينتفع بطاعتنا أو بعبادتنا ، ولا تعود عليه العبادة بشيء ، بل تعود علينا .

فهذه العبادة لا تعود عليه سبحانه بأى فائدة ، فسبحانه مُنزَّه عن فائدة تعود عليه ، لأنكم إن عبدتموه فلن تزيدوا في مُلكه شيئاً ، وإنْ لم تعبدوه فلن تنقصوا من مُلكه شيئاً ،

ولكن هذه العبادة يعود نفعها عليكم ؛ لأنكم ستأخذون بها منهجاً يُخرج كل الخَلْق عن أهوائهم ، ويصير هوى الموجِّه واحداً ، فلا تصطدم إرادة بإرادة ، بل تتساند الإرادات ، فيتكامل العالم .

إذن : فالعبادة توحُّد أهواء الخلق إلى مراد واحد ، لا يأنف الإنسان منا أن

فدًا دينا ٢٧ ---

<sup>(</sup>١) الخَلَد: البال والقلب والنفس ، وجمعه أخلاد . يُقال : وقع ذلك في خَلَدي أي في رَوُعي وَعي وقلبي . إلسان العرب – مادة : خلد إ .

يخضع له ؛ لأن هذا ليس خضوعاً من بشر لبشر ، بل خضوعاً من مخلوق خالق ، وبذلك تستقيم أموركم الاختيارية ، كما استقامت أموركم غير الاختيارية .

فكان المنطق أن يعبدوا الله وحده ، لا أن يعبدوا الشركاء الذين لاينفعونهم ، ولا يضرونهم ، ولا يسمعونهم .

بل إن الواحد منهم كان يرى الهواء يهُبُّ على الصنم ، فيميل الصنم ويقع على الأرض وتنكسر رقبته ، فيذهب إلى الحداد ليعيد تركيب رأس جديد للصنم ، فكيف يُعبَدُ مثل هذا الصنم ؟

ولذلك يقول الحق سبحانه:

﴿ قُلْ أَنَدْعُو مِن دُونِ اللَّهِ مَا لا يَنفَعُنَا وَلا يَضُرُنَا . . ( ) ﴾ ( الأنعام )

فهذه الآية تبدأ بسؤال عن عبادة الأصنام أو غيرها .

فما الذي صنعته تلك الأصنام أو غيرها لمن عبدها ؟

وماذا صنعت لمن لم يعبدها ؟

وهذا أول منطق في بطلان ألوهية غير الله ، فمن عبد الشمس مشلاً ، ماذا أعطتُه الشمس ؟ ومَن كفر بها كيف عاقبته الشمس ؟

إنها تشرق لمن عبدها ، ولمن لم يعبدها ، والصنم الذي عبده العابدون ، ماذا صنع لهم ؟ لا شيء .

وهذا الصنم لم يُنزل عقاباً بمَن لم يعبده ، بل إن الذي انتفع هو مَن لم يعبد الأصنام ؛ لأنه أعمل فكره ليبحث عن خالق لهذا الكون.

وهكذا نجد النفع والضر إنما يأتيان من الإله الحق.

فالعقل يستنكر أن تعبد أحداً غير الله ، فغيره لا يملك أن يصنع الضُّرَّ للخصوم ، ولا النفع لنفسه ، أو لأشياعه وأنصاره .

ولذلك يقول الحق سبحانه:

﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لأَبِيهِ آزَرَ أَتَتَخِذُ أَصْنَامًا آلِهَةً إِنِّي أَرَاكَ وَقَوْمَكَ فِي ضَلالٍ مُبِينِ (٧٤) ﴾

فالضلال أن تريد غايةً فتضل الطريق إليها ، وكان الناس عندهم غايةً في ذلك الزمان أن يُقدِّسوا ، ويُقدِّروا مَنْ ينعم عليهم بالنعم ؛ إلا أنهم أخطأوا الطريق ووقفوا عند السبب ، ولم يذكروا ولم يدركوا ما وراء السبب ، ومن هنا جاء الضلال المبين .

فكان من طبيعة الإنسان أنه يتقدم بالولاء وبالخضوع وبالشكر لمن يرى نعمة منه عليه ، لكنهم ضَلُّوا الطريق ؛ لأنهم ساروا في النعمة في حلقات الأسباب ، ولم يصلوا بالأسباب إلى المسبِّب .

وهذا ضلال مبين ؛ لأنه فتنة خَلَق في خَلَق ، فالإنسان الأول الذي جاء وأقبل على عالم مخلوق له ، وأقبل على أرض ، وأقبل على شمس ، وأقبل

مناديت ا

على قسمر ، وأقبل على نجوم ، وأقبل على سلحاب يمطر له الماء ، وأقبل على جبال ثمد بالأقوات (١١) ،

كان من الواجب عليه أن يلتفت لهذه المسألة ؛ لأنه لم يصنعها ، ولا ادّعى أحد أنه صنعها ، أما كان من الواجب أن يُفكِّر تفكيراً يسيراً فيمن خلق (٢) له هذه الأشياء ؟

وما دام الله هو خالق كل شيء ، فهو الأحق بالعبادة ؛ لأن العبادة \_ كما قلنا \_ معناها طاعة الأمر وطاعة النهي .

وما دام سبحانه الذي خلق فهو الذي يضع قانون الصيانة للإنسان والكون ، وإن خالفت المنهج يفسد الكون والإنسان ، وإذا فسد الكون أو الإنسان فأنت تلجأ إلى منهج الخالق ؛ لتعيد لكل منها صلاحيته ؛ لذلك فهو سبحانه الأولى بالعبادة.

والحق سبحانه يقول :

﴿ أَيُشْرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ (١٩١) ﴾ (الأعراف)

منا دینیا

<sup>(</sup>١) يَتُولُ نَعَالَى : ﴿ مَّا أَشَّهَدُّتُهُمْ خَلْقَ السَّعَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلَا خَلْقَ أَنْفُسِهمْ ﴾ ( الكهف: ١٥) .

<sup>(</sup>٢) والحق سبحانه بلفت أنظارنا إلى هذا ، فيقول تعالى : ﴿ أَمَّنْ خَلَقَ السَّمُواتِ وَالأَرْضُ وَأَنزَلَ لَكُمْ مِنَ السَّمَاءِ مَاءٌ فَأَنْبَتْنَا بِهِ حَدَائِقَ ذَاتَ بَهْجَةً مَّا كَانَ لَكُمْ أَن تُنْبِتُوا شَجَرَهَا أَإِلَهُ مَعَ اللّهِ بَلْ هُمْ لَكُمْ مَن السَّمَاءِ مَاءٌ فَأَنْبَتْنَا بِهِ حَدَائِقَ ذَاتَ بَهْجَةً مَّا كَانَ لَكُمْ أَن تُنْبِتُوا شَجَرَهَا أَإِلَهُ مَعَ اللّهِ بَلْ هُمَ اللّهِ بَلْ الرَّضَ قَرَارًا وَجَعَلَ خِلالَهَا أَنْهَارًا وَجَعَلَ لَهَا رَوَاسِيَ وَجَعَلَ بَيْنَ البَّحْرَيْنِ حَاجِزًا أَإِلَهُ مَعَ اللّهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لا يَعْلَمُونَ ١٤ ﴿ (النَّمَل )

أيشركون في عبادة الله مَنْ لا يخلقون شيئاً ، وهم أنفسهم مخلوقون لله ، إن مَنْ أشركوا بالله الأصنام فعلوا ذلك بالوهم ، وتنازلوا عن العقل .

وكان الواجب أن يكونوا عقلاء ، فلا يتخذوا من الأصنام آلهة .

وهناك آية أخرى تفضح زعمهم :

﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ لَن يَخْلُقُوا ذُبَابًا وَلَوِ اجْتَمَعُوا لَهُ وَإِن يَسْلُبُهُمُ الذُّبَابُ شَيْئًا لاَ يَسْتَنقِذُوهُ مِنْهُ ضَعْفَ الطَّالِبُ وَالْمَطْلُوبُ (٣٣)﴾ ( الحج )

ونعلم أن البشر في المعامل قد عرفوا العجز عن خَلْق خليـة واحدة ، وهي التي لا تُرى بالعين المجردة .

ولذلك أوضح الحق سبحانه أن المسألة ليست أمر خلق ؛ بل إن الذباب لو وقع على طعام إنسان وأخذ على جناحه أو في خرطومه شيئاً ، لن يستطيع أحد أن يسترد المأخوذ منه ، فقد ضعف الطالب والمطلوب

والخَلْق \_ كما نعلم \_ أول مرتبة من مراتب القدرة ، فإذا كانت الأصنام التي اتخذها هؤلاء شركاء لا تخلق شيئاً بإقرارهم هم ، فكيف يعبدونها ؟

إنها لا تَخلق شيئاً بدليل أنها لا تتناسل ، بل إذا أراد العابدون أن يزيدوا صنماً صنعه العابدون بأنفسهم .

والحق سبحانه يضرب لنا المثل لدقَّة الخَلْق بالبعوضة ، فيقول تعالى :

﴿ إِنَّ اللَّهَ لا يَسْتَحْيِي أَن يَضْرِبَ مَثَلاً مَّا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا

هذا دينيا

فَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُ مِن رَبِهِمْ وَأَمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا فَيَقُولُونَ مَاذَا أَرَادَ اللَّهُ بِهَذَا مَثَلاً يُضِلُ بِهِ كَثِيرًا وَيَهْدِي بِهِ كَثِيرًا وَمَا يُضِلُ بِهِ إِلاَّ الْفَاسِقِينَ (٢٦) ﴾ (البقرة)

وعندما ضرب الله هـ ذا المثل استقبله الكفار بالمعنى الدنيوى دون أن يفطنوا للمعنى الحقيقي .

قالوا: كيف يضرب الله مثلاً بالبعوضة ، ذلك المخلوق الضعيف ، الذي يكفى أن تضرب بأي شيء أو بكفِّك فيموت ؟

لماذا لم يضرب الله تبارك وتعالى مَثَلاً بالفيل الذى هو ضخم الجئة شديدة القوة ، أو بالأسد الذى هو أقوى من الإنسان ، وضرب لنا مثلاً بالبعوضة ، فقالوا:

ولم يفطنوا إلى أن هذه البعوضة الدقيقة الحجم خَلقها معجزة ؛ لأن في هذا الحجم الدقيق وضع الله سبحانه وتعالى كل الأجهزة اللازمة لها في حياتها .. فلها عينان ، ولها خرطوم دقيق جداً ، ولكنه يستطيع أن يخرق جلد الإنسان ، ويخرق الأوعية الدموية التي تحت الجلد ليمتص دم الإنسان .

والبعوضة لها أرجل ولها أجنحة ، ولها دورة تناسلية ، ولها كل ما يلزم لحياتها .

كل هذا في هذا الحجم الدقيق.. كلما دَقَّ الشيء احتاج إلى دِقَّة خَلْق أكبر.

عادادنا

ونحن نشاهد في حياتنا البشرية أنه مثلاً عندما اخترع الإنسان الساعة كان حجمها ضخماً جداً ، لدرجة أنها تحتاج إلى مكان كبير .

وكلما تقدَّمتُ الحضارة وارتقى الإنسان في صناعته وحضارته وتقدُّمه أصبح الحجم دقيقاً وصغيراً، وهكذا أخذت صناعة الساعات تدق ، حتى أصبح من الممكن صنع ساعة في حجم الخاتم أو أقل .

وعندما بدأ اختراع المذياع أو الراديو كان حجمه كبيراً ، والآن أصبح في غاية الدقة ، لدرجة أنك تستطيع أن تضعه في جيبك أو أقل من ذلك .

وفي كل الصناعات عندما ترتقي يصغر حجمها ؛ لأن ذلك يحتاج إلى صانع ماهر ، وإلى تقدُّم علمي .

وهكذا حين ضرب الله مثلاً بالبعوضة وما فوقها ... أى بما هو أقل منها حجماً ، فإنه تبارك وتعالى أراد أن يلفتنا إلى دقة الخَلْق ، فكلما لَطُفَ الشيء وصَغُر حجمه احتاج إلى دقة الخَلْق .

والقرآن الكريم ينافس هؤلاء المشركين مع الله غيره ، فيقول الحق سبحانه : ﴿ أَفَمَن يَخْلُقُ كَمَن لا يَخْلُقُ أَفَلا تَذَكَّرُونَ (١٧) ﴾

فخلق السماء والأرض والجبال والأنهار والشمس والقمر والنجوم لا أحد يستطيع أن يدَّعي أنه خلقها . وحتى لو سألت الكفار أنفسهم من خلقهم سيقولون : الله

فأدينا المسام

لأن عملية الخلق والإيجاد يدعيها من لم يعملها ، ومع ذلك لم يدَّعها أحد من البشر ؛ لأنها عملية أكبر من أن يدعيها أحد ؛ لأنها فوق قدرات البشر .

ولذلك قال تعالى :

﴿ وَلَئِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ السَّمَواتِ وَالأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ... ( القمان ) في المُعلَّم مَّنْ خَلَق السَّمَواتِ وَالأَرْضُ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ... ( التحاف ) فقال فالحق سبحانه أراد أن يخاطب عقول المشركين في مسألة الخلق ، فقال تعالى :

### ﴿ أَفَمَن يَخْلُقُ كَمَن لا أَيخْلُقُ أَفَلا تَذَكَّرُونَ ١٧٠ ﴾ (النحل)

هنا كان يمكن أن يقول: أتجعلون من لا يخلق مثل مَنْ يخلق ؟

ولكن الحكمة هنا أن هؤلاء يعبدون الأصنام ، وبذلك يكونون قد جعلوا هذه الأصنام نِداً (١) لله تعالى ، فالله سبحانه وتعالى يريد أن يهدم هذا التصور في عقولهم من أساسه .

كيف تُسوُّون مَن يخلق بَمَن لا يخلق ، أنتم تعبدون الأصنام ، وهي مصنوعة من الحجارة ، فلها مادة ، ولها صورة تكون عليها ، والمادة التي صنعتم منها هذه الآلهة مخلوقة لله .

والصورة أيضاً مخلوقة ، وأنتم الذين صنعتموها بأيديكم ، فهل المعبود يصنعه العابد ؟

سدادیت

 <sup>(</sup>١) الند : المثل والنظير ، والجسمع : أنداد ، وقال الأخفش : الند الضّد والشّبِه ، إلسان العرب مادة : ندد إ .

المفروض أن يكون المعبود أدّني من العابد ؛ لأنه ليس مثله ، لا في المادة ولا في المادة ولا في المادة مخلوقة لله ، والصورة من صُنْع البشر .

وفوق ذلك ، فإن هذه الأصنام لا تملك لكم ضَراً ولا نفعاً ، والدليل على ذلك أنه حين يمسكم الضر تلجأون إلى الله ، وتنسون هذه الأصنام.

#### قال تعالى :

﴿ وَإِذَا مَسَّكُمُ الضُّرُ فِي الْبَحْرِ ضَلَّ (١) مَن تَدْعُونَ إِلاَّ إِيَّاهُ فَلَمَّا نَجَّاكُمْ إِلَى الْبَرِّ أَعْرَضْتُمْ وَكَانَ الإِنسَانُ كَفُورًا ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ الإِسراء ﴾ ﴿ الإِسراء ﴾

فالحقُّ سبحانه يُذكِّر المشركين ومَن كان على شاكلتهم أنهم عندما يصيبهم الضر في البحر يغيب عنهم كل مَن كانوا يدعونه ، سواء من الأصنام أو غيرها، ولا يلجأون إلا لله حتى يُنجيهم من الغرق ويُخرجهم إلى البَرِّ .

إذن : فمَنْ يعبد غير الله - سبحانه وتعالى - يضل عنه معبوده ، ولا يعرف كيف ينقذ مَنْ يعبده ؛ لذلك يعود المشرك إلى الله ، ولا يجد سواه سبحانه.

فهو سبحانه الذي ينقذ الإنسان لحظة الخطر ؛ لأنه الرب الخالق ، هو أرحم بصنعته ، وهذه الرحمة تنقذ الإنسان حتى لو كان كافراً .

<sup>(</sup>١) ضل الشيء يضل ضلالة : ضاع . وأصل الضلال الغيبوبة . يقال : ضل الماء في اللبن إذا غاب . وضل الشيء : خفي وغاب . إلسان العرب . مادة : ضلل ].

وهذا كلام منطقى ؛ لأننا شهدنا بوحدانية الله تعالى في عالم الذر (١) ، حينما أخذ الله سبحانه علينا العهد الأول (٢) .

وهذا إيمان الفطرة قبل أن توجد الغفلة أو التقليد ؛ لذلك حين تتفرق الآلهة الباطلة من حول الكافر فهو يرجع إلى نفسه ويدعو الله ، بل ويُوسط مَن يسأله أن يدعو له الله سبحانه فهؤلاء المشركون .. كيف يلجأون إلى الله حينما يقعون في الشدائد ، مع أنهم كافرون ؟

قالوا: لأن الإنسان في المواقف الصعبة لايستطيع أن يكذب على نفسه ؟ لأنه يعلم أن هذه الأصنام لا تنفع ولا تضر.

قال تعالى :

﴿ إِن تَدْعُوهُمْ لا يَسْمَعُوا دُعَاءَكُمْ وَلَوْ سَمِعُوا مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ
يَكْفُرُونَ بِشُرْكِكُمْ وَلا يُنَيِّئُكَ مِثْلُ خَبِيرٍ (١٤) ﴾

۳۳ مذا دیتنا

<sup>(</sup>١) عالم الندر : هو يوم نشر الله ذرية آدم من ظهره ونشرها . قال سبحانه وتعالى : ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُكُ مِن بَنِي آدَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِيَّتُهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَىٰ أَنفُ سِهِمْ السَّتُ بِرَبِكُمْ قَالُوا بَلَىٰ ﴾ (١٧٢ الأعراف)

 <sup>(</sup>٢) العهد الأول هو إشهاد ذرية بنى آدم وأخذ الميثاق عليهم بأن الله رب الخلائق كلها، أما العهد
 الثانى: فهو التكليف على يد الرسل فى افعل ولا تفعل، وهو امتداد للعهد الأول.

والحق سبحانه بعد أن بين لنا أن عطاء ربوبيته الذى يعطيه لخلقه جميعاً، المؤمن والكافر، كان يكفى لكى يؤمن الناس، كل الناس .. أخذ سبحانه يبين لنا آبات من عطاء الربوبية.

يَلْفت الحق سبحانه الناس إلى خَلْق الأرض في قوله تعالى :

والأرض هي المكان الذي يعيش عليه الناس، ولا يستطيع أحد أن يدَّعِي أنه خلق الأرض أو أوجدها ، أو حتى شهد خَلقها ؛ ولذلك يقول الحق سبحانه :

﴿ مَّا أَشْهَدْتُهُمْ خَلْقَ السَّمَوَاتِ والأَرْضِ وَلا خَلْقَ أَنفُسِهِمْ وَمَا كُنتُ مُتَّخِذً الْمُضلِينَ عَضُدًا (٢) ( ( ) ( ) ( ) ( الكهف )

فالحق سبحانه أوجد السماوات والأرض من عدم ، فالسماء والأرض ظرف للكون ، وتَمَّ خلقهما قبل الإنسان وقبل سائر الخَلْق ، ولم يشهد خَلْقهم أحد من الخلق ، فلا يصح أن يسأل أحد عن كيفية الخلق ، بل عليه أن يأخذ خبر الخلق من خالقهما ، وهو الله .

وقد أتى بعض الناس وقالوا: إن الأرض انفصلت عن الشمس ثم بردت.

منذا ديننا

<sup>(</sup>١) فراشًا: أى وطاء لم يجعلها حَزُنة غليظة لا يمكن الاستقرار عليها. والفرش: الفضاء الواسع من الأرض إلسان العرب مادة: فرش إ.

 <sup>(</sup>٢) عضد الرجل: أنصاره وأعنوانه. والاعتضاد: التقوّى والاستعانة. وفلان يعضد فلاناً أى :
 يعينه. واعتضدت بفلان: استعنت. والمعاضدة: المعاونة. إلسان العرب مادة: عضد إ.

وهذه مجرد ظنون لا تثبُت ؛ لأن أحداً منهم لم يَرَ خَلْق السموات والأرض، وهؤلاء هم أهل الظنون الذين يدخلون في قوله تعالى :

لقد قبال القرآن ذلك من قبل أن يأتى هؤلاء ، وكأنه سبحانه يعطينا التنبؤ بمجىء هؤلاء المضلين قبل أن يُوجَدوا ، فهم لم يشهدوا أمر الخَلْق ، بل طرأوا - مثلنا جميعاً ـ على السماوات والأرض .

وكان من الواجب ألا يخوضوا في أمر لم يعرفوه ولم يشاهدوه ، وكذلك قولهم عن خُلق الإنسان كتسرد ، وهم لم يكونوا مع الله لحظة خُلق الكون والإنسان ، ولا كانوا شركاء له .

لا يمكن \_ إذن \_ أن نستمع إلى هؤلاء الذين افترضوا أن أصل الإنسان قرد أو غير ذلك ؛ لأن الذي يتكلم عن الخلق بغير علم من عند الله ، فهو يتكلم في أمر لم يشهده .

والخَلْق الأول أمر لا يمكن أن يدخل المعمل التجريبي ؛ لأن المعمل التجريبي إنما يُحلل مواد موجودة بالفعل .

إذن : فالحكم على أمور بغير ما أخبرنا بها الله أمر باطل ، ولم يكن هناك أحد مع الله ساعة خلق الخَلْق ليقول لنا : كيف تمَّ ذلك ؟

ولأن الحق لم يُشْهد أحدًا على كيفية خَلْق السماء والأرض وخَلْق الإنسان،

۱۳۸ اما ادیت

فنحن لا نأخذ معلومات عن كيفية الخلق بعيداً عن القرآن ؛ لذلك لا نصدق الافتراضات القائلة بأن الأرض كانت قطعة من الشمس وانفصلت عنها ، ثم انخفضت درجة حرارتها ، فكل هذه افتراضات لم تثبت صحتها .

وقول الحق سبحانه:

﴿مًا أَشْهَدَتُهُمْ خَلْقَ السَّمَوَاتِ والأَرْضِ وَلا خَلْقَ أَنفُسِهِمْ . ۞ ﴿ (الكهف)

يدل على أن العقل البشرى لا يمكن أن يصل إلى معرفة كيفية خَلْق السماوات والأرض، وخلق الإنسان، وهو معزول عن منهج السماء.

فإن حُـدَّتُم : كيف خُلِقَتم بصورة تختلف عُمَّا جاء في القرآن ؟ فـقولوا : كذبتم .

وإن حُدِّثتم : كيف خُلِقت السموات والأرض بغير ما جاء في كتاب الله ؟ فقولوا : كذبتم .

لأن الله هنو الذي خلق السماوات والأرض والإنسان ، وحده سبحانه ، ولا أحد معه ، وما شهد أحد من هؤلاء مشهداً ليخبركم به .

والحق سبحانه يقول:

﴿ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشًا . . ( ٢٠٠٠ ) ﴿ البقرة )

فقول الحق (جعل) يجعلنا ننتبه إلى الفارق بين « الخَلْق » و « الجَعْل »

مالادينا المادينا

فالخلق قد عرفنا أمره ، وهو إيجاد الشيء من العدم ، أما الجَعَل فـهو توجيه ما خُلق إلى مهمته .

فأنت تجعل الطين إبريقاً ، والقماش جلباباً ، هذا بالنسبة للبشر ، أما الحق سبحانه فقد خلق المادة أولاً ، ثم هياً وأعدَّ ما خلق ليؤدى مهمته في الكون .

فقوله تعالى (فراشاً ) تُوحى بأنه أعدَّ الأرض إعداداً مريحاً للبشر ، كما تفرش على الأرض شيئاً ، تجلس عليه أو تنام عليه ، فيكون فراشاً يُريحك .

ونحن نتوارث الأرض جيلاً بعد جيل ، وهي تصلح لحياتنا جميعاً ، ومنذ أن خُلقت الأرض إلى يوم القيامة ستظل فراشاً للإنسان .

ورغم أن الحضارة تقدَّمتْ وزادت الرفاهية ، إلا أن الأرض ظلَّتْ فراشاً رغم ما وُجِد عليها من أشياء لَيِّنة ، فكأن الله تعالى قد أعدَّها لنا إعداداً يتناسب مع كل جيل .

فكل جيل رُفِّه في العيش بسبب تقدَّم الحيضارة ، وكشف الله سبحانه لنا من العلم ما نُطوِّع به الأرض و نجعلها فراشاً .

ويقول الحق سبحانه :

﴿ وَالأَرْضَ قَرَشْنَاهَا فَنِعْمَ الْمَاهِدُونَ (١) ﴿ ١٠﴾ ﴿ وَالأَرْضَ قَرَشْنَاهَا فَنِعْمَ الْمَاهِدُونَ (١)

عدا دينا

<sup>(</sup>١) المهاد : الفراش ، وقد سهدت الفراش مَهْدًا : بسطته ووطأته . وأصل المهد : التوثير . يقال : مهدت لنفسى ، ومهدّت . أي : جعلت لها مكانًا وطبئاً سهلاً . { لسان العرب مهدة : مهد }.

## ويقول: ﴿ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ مَهْدًا وَجَعَلَ لَكُمَّ فِيهَا سُبُلاً لَعَلَّكُمْ وَيِقِول : ﴿ الَّذِي جَعَلَ لَكُم الأَرْضَ مَهْدًا وَجَعَلَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلاً لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ۞ ﴾ ( الزخرف )

المَهْد هو فراش الطفل ، ولا بدأن يكون مريحاً لأن الطفل إذا و جد في الفراش أيَّ شيء يتعبه فإنه لا يملك الإمكانات التي تجعله يُريحه ، ولذلك تمهد الأم لطفلها مكان نومه ، حتى ينام نَوْماً مريحاً .

ولكن الذي يُمهد الأرض لكل خلقه هو الله سبحانه وتعالى ، يجعلها فراشاً لعباده ، فالحق سبحانه جعل الأرض مطيعة للإنسان ، ذلولا (١) ، تعطيه كل ما يحتاج إليه .

فالأرض مُسخَّرة من الحق سبحانه للإنسان ، يسعى فيها ، ويضرب فيها ، ويضرب فيها ، ويأكل من رزق الله الناتج منها .

ويأتي الحق سبحانه وتعالى إلى السماء ، فيقول :

والبناء يفيد المتانة والتماسك ، فالسماء سقف متماسك متين ، رغم أننا لا نرى شيئاً يحملها حتى لا تسقط علينا .

والحق سبحانه يقول:

مادننا

 <sup>(</sup>١) الذَّل والذُّل : اللين ، وهو ضد الصعوبة . فهو ذلول ، يكون في الإنسان والدابة . وذَلَ الطريق : ما وُطِيء منه وسُهل . إلسان العرب ـ مادة : ذلل إ.

فالله خلق السماوات مرتفعة قائمة بقدرته ، لا تستند على شيء ، وأنتم تنظرون إليها ، وتشاهدونها بغير دعائم ، أو بعمد غير العمد التي نعرفها ، ولكن الحق سبحانه رفعها بقوانين الجاذبية.

ويُؤكِّد الحق سبحانه هذا المعنى بقوله:

﴿ وَيُمْسِكُ السَّمَاء أَن تَقَعَ عَلَى الأَرْضِ إِلاَّ بِإِذْنِهِ إِنَّ اللَّهَ بِالنَّاسِ لَرَءُوفٌ رَّحِيمُ ( الحج )

فالحق سبحانه خلق السماء وأبدعها ، ويحفظها من أن تقع على الأرض ، فهو الذي خلقها ويصونها ويحفظها .

والسماء هي هذا السقف المحفوظ الذي نراه ، والذي إذا نظرت قيه لا تجد فطوراً (٢) ولا شرخاً ولا اعوجاجاً ، وهي قائمة بلا عمد ، فالسماء مسوكة بقدرة الله تعالى .

هـ الادينا

 <sup>(</sup>١) عمد الحائط يعمده عَمَدًا: دعمه ، والعمود : الذي تحامل الثقل عليه من فوق كالسقف يُعمد
 بالأساطين المنصوبة ، وعمد الشيء : أقامه ، والعماد : ما أقيم به ، وعمدت الشيء فانعمد
 أي: أقمته بعماد يعتمد عليه ، إلسان العرب مادة : عمد إ .

 <sup>(</sup>٢) تفطر الشيء: تشتق ، والفطر: الشق ، وجمعه فطور ، ومنه قوله تعالى : ﴿ إِذَا السّماءُ انفطرت (٢) ﴾ (الانفطار) ، أي : انشقت ، ويقول تعالى : ﴿ الّذِي خَلَقَ سَبْعُ سَمُواتٍ طِبَاقًا مَّا تَرَىٰ فِي خَلْقِ الرَّحْمَٰنِ مِن تَفَاوُت فَارْجِع الْبَصَرَ عَلْ تَرَىٰ مِن فُطُورٍ ﴿ ﴾ (الملك) .

والحق سبحانه يقول:

﴿ إِنَّ اللَّهُ يُمْسِكُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ أَن تَزُولًا وَلَئِن زَالَتَا إِنْ أَمْسَكُهُمَا مِنْ أَحَدِ مِنْ بَعْدِهِ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا (13)﴾

ف الله تعالى يطمئننا أنه وحده الذي يحفظ السماوات والأرض في توازن عجيب ومذهل ، ولئن قُدِّر لهما أن تزولا فلن يحفظهما أحد بعد الله .

أى : لا يستطيع أحد إمساكهما ، فهما قائمتان بقدرة الواحد القهار ، وإذا أراد الله أن تزولا فلا يستطيع أحد أن يُمسكهما ويمنعهما من الزوال .

وقد جعل الحق سبحانه من الجاذبية نظاماً بديعاً يحفظ الكون من الاختلال ، فقد أوجد سبحانه قوانين الجاذبية ؛ لتمارس السماوات والأرض أعمالهما ، ويحفظهما بقدرته من الزوال .

والحق سبحانه وتعالى يقول:

﴿ وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَاهَا بِأَيْدِ (١) وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ (٢) ﴿ ٤٤) ﴾ ( الذاريات )

(۱) قال ابن كثير في تفسيره (٤/ ٢٣٧): " بأيد: أي: بقوة. قاله ابن عباس وسجاهد وقتادة والثوري وغير واحد ". قال ابن منظور في | لسان العرب مادة: يدي |: " اليد: القوة ، وأيده الله ، أي: قواه ".

سلادينيا المسادينيا

<sup>(</sup>٢) " أوسعه ووسَّعه : صبَّره واسعًا . وقوله تعالى : ﴿ وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَاهَا بِأَيْدٍ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ ﴿ ٢) ﴾ (الذاريات) أراد : جعلنا بينها وبين الأرض سعة ، جعل أوسع بمعنى وسعَ \* إلسان العرب مادة : وسع إ، وقال ابن كثير في تفسيره (٤/ ٢٣٧) : \* أي : قد وسعنا أرجاءها ورفعناها بغير عمد حتى استقلت كما هي " .

إن كمال قدرة الله تعالى أحكمت خَلق السماء ؛ ولذلك كان خَلق السماوات و الأرض أكبر من خلق الناس ، فقال تعالى :

﴿ لَخَلْقُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ ﴿ لَخَلْقُ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ ﴾ ( غافر )

9 134

لأن الناس من الأرض قد خُلِقوا ، وبما في الأرض عاشوا ، فالأصل هو أن خَلْق السماوات والأرض أكبر من خَلْق الناس ، فالناس أبناء الأرض ، واقتياتهم منها ، وبقاء حياتهم عليها .

فالحق سبحانه خلق السماوات والأرض على غير مثال ، فسبحانه قد أبدع هذا الكون دون نموذج سابق ، وأنت أيها الإنسان قد لا تلتفت إلى مسألة خَلق السماوات والأرض ، لأنك تراهما كل لحظة بصورة رتيبة .

وقد تظن أنها مسألة سهلة ، ولكن الحق سبحانه يُقسم أن خلق السماوات والأرض مسألة أكبر وأدقُّ من خَلْق الناس ، لكن أكثر الناس لا يعلمون ذلك .

فسبحانه وتعالى يقول:

﴿ وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَاهَا بِأَيْدِ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ ﴿ وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَاهَا بِأَيْدِ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ ﴿ وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَاهَا بِأَيْدِ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ ﴾ إشارة إلى خَلْق هذا الكون المرثى وغير المرئى ؛

علادينا

لأن هناك الكثير من الأجرام والمجموعات الشمسية ، وما وراء ذلك من اتساع ذلك الكون ما لا يُدركه العقل ، ولا يمكنه تحديده ، وهذه السعة المذهلة هي من قدرة الله سبحانه وتعالى .

فالخالق سبحانه خلق السماوات بإتقان بعضُها فوق بعض ، فلا يرى الناظر أيَّ خَلَل في هذا الخَلْق ، فيقول تعالى :

﴿ الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمُواتٍ طِبَاقًا (١) مَّا تَرَىٰ فِي خَلْقِ الرَّحْمَٰنِ مِن تَفَاوُت (٢) فَارْجِعِ الْبَصَرَ هَلْ تَرَىٰ مِن فُطُورٍ (٣) ﴾ فَارْجِعِ الْبَصَرَ هَلْ تَرَىٰ مِن فُطُورٍ (٣) ﴾

و ( فطور ) هنا معناها شقوق .

إذن : فالحق سبحانه - بتمام قدرته - يعطى الشيء من الصفات ما يجعله صالحاً لأداء ما خُلِق له ، فلا يَظُن ظَانُ أنه خرج عن قدرة خالقه سبحانه ، وخلق السماوات و الأرض بتمام إبداع وإحكام .

وهو القادر سبحانه على أن يفطرهما ، ويجعلهما غير صالحتين في أيِّ وقت شاء ، ومثلهما الشمس تُكوَّر (٣) ، والنجوم تُطمس ، والجبال تُنسف .

60

 <sup>(</sup>١) السماوات الطباق: سميت بذلك لمطابقة بعضها بعضًا. أي: بعضها فوق بعض ، وقيل :
 لأن بعضها مطبق على بعض . إلسان العرب مادة : طبق إ.

 <sup>(</sup>۲) قال ابن كثير في تفسيره (٤/ ٣٩٦): «أى: بل هو مصطحب مستو ليس فيه اختلاف ولا تنافر ولا مخافة ولا نقص ولا عيب ولا خلل ». قال ابن منظور في اللسان: «المعنى: ما ترى في خلقه تعالى السماء اختلافًا ولا إضطرابًا ».

 <sup>(</sup>٣) كورت الشمس : جُمع ضوءها ولُف كما تُلَف العمامة . وقال قتادة : كورت : ذهب ضوؤها . وقال عكرمة : نُزع ضوؤها . إلسان العرب ـ مادة : كور } .

ولكن الله حفظ السماء من أن تسقط على الأرض ، فلنطمئن ونحن نعيش على الأرض ، فلنطمئن ونحن نعيش على الأرض ، فالحق سبحانه جعل الأرض فراشاً ، أى : ممهدة ومريحة لحياة الإنسان .

وحفظ الحق سبحانه السماء بقدرته جَلَّ جلاله ، فهي ثابتة في مكانها ، لا تهدد سكان الأرض وتفزعهم ، بأنها قد نسقط عليهم .

ثم يقول الحق سبحانه:

﴿ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الشُّمَرَاتِ رِزْقًا لَّكُمْ . . ٢٠٠٠ ﴿ (البقرة)

فكأن الحق سبحانه وتعالى وضع فى الأرض وسائل استبقاء الحياة ، فلم يترك الإنسان على الأرض دون أن يُوفِّر له وسائل استمرار حياته ، فالمطر ينزل من السماء ، والسماء هى كل ما علاك فأظلَّك ، فينبت به الزرع والثمر .

وهذا رزق لنا ، والناس تختلف في مسألة الرزق ، والرزق هو ما يُنتفع به ، وليس هو ما تحصل عليه ، فقد تربح مالاً وافراً ، ولكنك لا تنفقه ولا تستفيد منه ، فلا يكون هذا رزقك ، ولكنه رزق غيرك ، وأنت تظل حارساً عليه ، لا تنفق منه قرشاً واحداً ، حتى توصله إلى صاحبه .

والرزق في نظر معظم الناس هو المال .

عدادينك

قال عَرَاكِيْ : « يقول ابن آدم : مالى مالى .. وهل لك يا بن آدم من مالك إلا ما أكلت فأفنيت ، أو لبست فأبليت ، أو تصدقت فأمضيت »(١).

هذا هو رزق المال ، وهو جزء من الرزق ، ولكن هناك رزق الصحة ، ورزق الولد ، ورزق في الطعام ، ورزق في البركة .

وكل نعمة من الله سبحانه وتعالى هي رزق ، وليس المال وحده .

فالحق سبحانه وتعالى يريد أن يلفتنا بهذه الآية إلى أن نفكر قليلاً ، فيمَن خلق هذا الكون ؛ لنعرف أنه قبل أن يخلق الإنسان خلق له عناصر بقائه .

ومن عناصر بقاء الإنسان على الأرض الماء ، فالحق سبحانه وتعالى يُنزل الماء فتقوم به الحياة ، مصداقاً لقوله جَلَّ جلاله :

فإنزال المطرهو من قدرة الله سبحانه وتعالى وحده ، ذلك أن عملية المطر فيها خَلْق بحساب ، وفيها عمليات تنم كل يوم بحساب أيضاً ، وفيها عوامل لا يقدر عليها إلا الله سبحانه وتعالى .

خذادننا ٧٠

 <sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في مسنده (٤/ ٢٢، ٢٤)، والترمذي في سننه (٢٣٤٣)، والحاكم في
 مستدركه (٢/ ٣٤٤) من حديث عبد الله بن الشخير، وقال الحاكم : " صحيح الإسناد وليس
 من شرط الشيخين ".

والحق حين خلق الأرض وضع في الخلق حكمة المطر في أن تكون مساحة الماء واسعة لتتم عملية البَخر بسهولة ، وجعل أشعة الشمس هي التي تقوم بعملية البخر من سطح الماء .

وتتم هذه العملية بحساب دقيق ، حتى لا تُغرق الأمطار الأرض ، أو يحدث فيها جفاف ، ثم سَخَر الريح لتدفع السحاب إلى حيث يريد الله أن يُنزِل المطر ، وإلى قيم الجبال الباردة ؛ ليصطدم بها السحاب فينزل المطر .

كُلُّ هذا بحساب دقيق في الخلق، وفي كل مراحل المطر، والماء الذي ينزل من السماء هو الماء الصالح للرَّى وللسَّقى ؛ لأن المياه الموجودة في الوجود هي مخازن للحياة، وغالباً ما تكون مالحة، كمياه البحار والمحيطات.

وشاء الحق سبحانه ذلك لحمايتها من العفن والفساد، ثم تتم عملية تقطير المياه بأشعة الشمس التي تُحوِّل الماء إلى بخار، ويتجمع البخار كسحاب، ثم يسقط ماء عَذَباً مُقطَّراً صالحاً للشرب والرى.

ولكن قوله تعالى :

﴿ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً ... (٢٠) ﴾

هل هذا القول يعنى أن الماء في السماء ؟

لا ، إن الماء أصْلُه في الأرض ، لكن ساء الأرض الشابت لا ينفع لِريِّنا ، ولا

الما دينيا

لرى زَرْعنا ، إنه مِلْح أُجَاج (١) مُرُّ ، والذي يُوجَد على الأرض منه هو مخزون فقط ؛ ولذلك وضع الله له المواد الكيماوية التي تجعله لا يفسد ، ولا تتغير صفاته وطبيعته .

ثم تنسع رقعة الماء على قَدر اليابس ثلاث مرات ، لماذا ؟ لأن الله يريد أن تتسع صفحة الماء اتساعاً يجعل للبخر مصادر كبيرة واسعة ، هذا البخر هو عملية التقطير الإلهى .

إن إنزال الماء من السماء هو المذى نراه على هيئة المطر ، لكن تسبق نزوله مراحلُ متعددة هي بَخُرٌ وتكثيف وتلقيح الرباح للسحاب وغيرها .

تلك المراحل المتعددة اهتدينا إليها مُؤخَّراً ، بدليل أننا حاولنا تقليد هذه الدورة ؛ بأن نُبخِّر الماء المالح ونُكثِّفه لنستخرج ماء مُقطَّراً ، لكن ذلك له تكاليفه المالية العالية ، فكوب واحد من الماء المقطَّر يستغبرق وقتًا ويستلزم جُهُداً وتكاليف ، بينما المعمل الإلهى يُدرُّ لنا ماء غدقاً (٢) لا حصر لكمياته .

إن هذا المعمل يعمل ونحن لا ندرى ، إن الدورة المائية تبدأ بصعود البخار من الماء، وبعد ذلك يصادف منطقة باردة ، فينزل ماء عَذَباً .

ومن دقَّة الخالق الحكيم سبحانه أن جعل منسوب الماء العَذْب دائماً أعلى من

فيقا ديننا

<sup>(</sup>١) الملح الأجاج : هو الشديد الملوحة والمرارة . مثل : ماء البحر . إلسان العرب مادة : أجج إ.

 <sup>(</sup>٢) الغدق: المطر الكشير العام . يقول تعالى: ﴿ وَأَن لُو اسْتَقَامُوا عَلَى الطّرِيقَةِ الْأَسْقَيْنَاهُم مَّاء عَدَقًا
 (١٠) (الجن) . { لسان العرب \_ مادة : غدق } .

منسوب الماء المالح ، فلو كان منسوب المالح أعلى من العَذَّب ، فَسيطغى عليه ويُفسده ، ولا نجد ما نشربه .

لكن الخالق الحكيم سبحانه جعل منسوب المياه العَذّبة في الأنهار أعلى من ماء البحار والمحيطات حتى ينساب الماء من النهر إلى البحر، وذلك لا يسبب ضرراً.

ويُوضِّح لنا الحق سبحانه دور الرياح في إنزال الماء ، فيقول :

﴿ وَهُوَ الَّذِي يُرْسِلُ الرِّيَاحَ بُشُرًا بَيْنَ يَدَي رَحْمَتِهِ حَتَىٰ إِذَا أَقَلَتْ سَحَابًا ثَقَالاً (١) سُقْنَاهُ لِبَلَد مُّيتِ فَأَنزَلْنَا بِهِ الْمَاءَ فَأَخْرَجْنَا بِهِ مِن كُلِّ الشَّمَرَاتِ كَذَلكَ ثُخْرِجُ الْمَوْتَىٰ لَعَلَّكُمْ تَذَكَرُونَ (٤٠) ﴾ ثُخْرِجُ الْمَوْتَىٰ لَعَلَّكُمْ تَذَكَرُونَ (٤٠) ﴾

فالرياح هي التي تساعد في تكوين الأمطار التي تنزل على الأرض ، فتروى التربة التي تحرثها . المربة التي تحرثها .

وهكذا تكون الرياح بُشْري في أشياء :

الشئ الأول: تحريك طبقات الهواء، وإلا لفسد الجو في كل جماعة تستقر في مكان، ولاستنشقوا الهواء الفاسد.

ا ۱ ا ا ا ا ا

<sup>(</sup>١) قال ابن كثير في تفسيره (٢٢٢/٢) : ١ أي : حملت الرياح سحابًا ثقالاً . أي : من كثرة ما قيها من الماء تكون ثقيلة قريبة من الأرض مدلهمة كما قال زيد بن عمرو بن نفيل : وأسلمت وأسلمت وجهي لمن أسلمت لله المرن تحمل عَذبًا زلالاً وأسلمت وجهي لمن أسلمت لله المرن تحمل عَذبًا زلالاً

والعنصر الثاني لمقومات الحياة هو الماء ؛ لأن الرياح هي التي تحمل السحاب وتُحرِّكه وتنزل به مطراً على الأرض ، ونحرث نحن الأرض ونزرعها .

وهو سبحانه قال : ( بُشْراً ) ، لأن هناك فرقاً بين : بُشْرى ، وبُشْراً . فالبشرى مفرد ، وقد وردت في قوله الحق :

أى: التبشير.

لكن بشراً جمع بشير ، وهي كلمة مخففة ، والأصل فيها بُشُر .

وهي بين يدي رحمته ، لأنها ستأتي لنا بالماء ، وهو الرحمة في ذاته ،

فأقلت سحاباً ، أى : حملت سحاباً . ونحن نعرف أن السحاب هو الأبخرة الطالعة والصاعدة من الأرض ، ثم تتجمع وتصعد إلى طبقات الجو العُليا ، وتضربها الرياح إلى أن تصادف منطقة باردة ، فيحدث تكثيف للسحاب فينزل المطر .

وترى هذا في الماء المقطّر الذي يُحضِّرونه في الصيدلية ، فيأتي الصيدلي بموقد وفوقه إناء فيه ماء ، ويغلى الماء ، فيخرج البخار ليسير في الأنابيب التي تمر في تيار بارد ، فيتكثف البخار ليصير ماء .

﴿ حَتَّىٰ إِذَا أَقَلْتُ سَحَابًا ثِقَالاً سُقْنَاهُ لِبَلَّهِ مَّيِّت ... ٢٠٠٠ ﴾ (الأعراف)

منا دینیا

فالحق سبحانه يسوق السحاب بالرياح إلى حيث يريد سبحانه ، فأنت قد تنقع بمطر ينزل من سحابة في غير مكانك ، ونحن ننتفع - في مصر - بماء النيل ، برغم أن المطر ينزل في جنوب السودان ، وفي هضاب الحبشة ، ولو اقتصرنا على الماء الذي ينزل من سماء مصر لكناً قد هلكنا عطشاً .

فالحقُّ سبحانه يريد أن يلفتنا إلى أن نفكر قبليلاً ، فيمن خلق هذا الكون ، لنعرف أنه قبل أن يخلق الإنسان خلق له عناصر بقائه.

ولكن هذا الإعداد لم يتوقف عند الحياة المادية ، بل إن الله كما أعدَّ لنا مُقوِّمات حياتنا المادية أعدَّ لنا مقومات حياتنا الروحية.

وإذا قرأت في سورة الرحمن قوله تعالى :

﴿الرَّحْمَنُ ١ عَلَّمَ الْقُرْآنَ ٢ خَلَقَ الإنسَانَ ٢ عَلَّمَهُ الْبَيَانَ ١ ﴾

(الرحمن)

لوجدت القرآن يُعطينا قيم الحياة ، التي بدونها تصبح الدنيا كلها لا قيمة لها ؛ لأن الدنيا امتحان أو اختبار لحياة قادمة في الآخرة ، فإذا لم نأخذها بمهمتها في أنها الطريق الذي يوصلك إلى الجنة ، أهدرت قيمتها تماماً .

وقد ربط الحق سبحانه وتعالى الرزق في هذه الآية بالسماء ، فقال سبحانه :

﴿ فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ ... (٢٠) ﴿ فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ ...

ليلفتنا إلى أن الرزق لا يأتي إلا من أعلى .

وضرب الله سبحانه وتعالى المثل بالماء ؛ لأنه رزق مباشر محسوس مِنًا ، والماء ينزل من السماء في أنْقَى صوره مُقطَّراً ، فكل ما يأتينا من السماء فيه عُلُو ، ينزل ليزيد حياة القيم ارتقاء .

فقد أنزل الحق سبحانه من السماء ماء في أنقى صوره ، لينبت به الثمرات ، التي تضمن استمرار الحياة في هذا الكون .

وبعد أن نفهم هذه النعم كلها ، والإعجاز الذي فيها ونستوعبها يقول الحق تبارك وتعالى :

﴿ فَلا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَندَادًا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ (٢٣) ﴾ (البقرة )

أنداداً : جمع ندّ ، والند هو النظير أو الشبيه .

وأى عقل فيه ذرة من فكر ينأى (١) عن مثل هذا ، فلا يجعل لله تعالى شبيهاً ولا نظيراً ، ولا يُشبه بالله تعالى أحداً ، فالله واحد في قدرته ، واحد في قوته ، واحد في خُلْقه ، واحد في ذاته ، واحد في صفاته .

و لا توجد مقارنة بين صفات الحق سبحانه وتعالى وصفات الخلق . والله خلق لكلِّ مِنّا عقلاً يفكر به ، لو عُرضت هذه المسألة على العقل لرفضها تماماً ؟ لأنها لا تتفق مع عقل أو منطق .

المرابع المراب

<sup>(</sup>١) النائي: البعد . ناى يناى : بَعُد . والنائي: المفارقة . وناى بجانبه : تباعد عن القبول . ويقول تعالى : ﴿ وَإِذَا أَنْعَمْنَا عَلَى الإِنسَانِ أَعْرَضَ وَنَائِى بِجَانِيهِ ﴾ (الإسراء: ٨٣) أى : أناى جانبه عن خالقه متغانيًا مُعرضًا عن عبادته ودعائه . { لسان العرب - مادة : نأى } .

ولذلك يقول الحق سبحانه وتعالى :

﴿ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ (٢٣) ﴾

أى : تعرفون هذا جيداً بعقولكم ؛ لأن طبيعة العقل ترفض هذا تماماً .

فمَن ذًا الذي يستطيع أن يدُّعي أنه خلقكم والذين من قبلكم ؟

ومَنْ ذا الذي يستطيع أن يدَّعي - ولـو كـذباً - أنه هو الذي جـعل الأرض فراشاً ، وجعل السماء سَقْفاً محفوظاً ، أو أنزل المطر ، وأنبت الزرع ؟

لا أحد ..

إذن : فأنتم تعلمون أن حكم العقل كله لله وحده ، وما دام لا يوجد معارض ولا يمكن أن يوجد ، فالقضية محسومة للحق تبارك وتعالى .

والحق سبحانه وتعالى يقول:

﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَتَّخِذُ مِن دُونِ اللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللَّهِ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حُبًّا لِلَّهِ . . ( ١٦٠ ﴾

لماذا اتخذ هؤلاء الناس لله تعالى أنداداً ؟

لأنهم يريدون ديناً بلا منهج ، يريدون أن يُرْضوا فطرة الإيمان التي خلقها الله فيهم ، وفي الوقت نفسه يتبعون شهواتهم .

عندماً فكروا في هذا وجـدوا أن أحسـن طريقة هـى أن يختـاروا إلهــأ بلا منهج ، لا يطلب منهم شيئاً . ولذلك فكل دعوة منحرفة تجد أنها تبيح ما حرم الله ، وتُحِل الإنسان من كل التكاليف الإيمانية كالصلاة والزكاة والجهاد وغيرها .

أما الذين آمنوا فإنهم يعرفون أن الله سبحانه وتعالى إنما وضع منهجه لصالح الإنسان .

ف الله لا يستفيد من صلاتنا ولا من زكاتنا ، ولا من منهج الإيمان شيئاً ، ولكننا نحن الذين نستفيد من رحمة الله ، ومن نِعَم الله ، ومن جَنَّته في الآخرة .

ولأن الذين آمنوا يعرفون هذا فإنهم يُحبون الله حُباً شديداً ، والذين كفروا رغم كل ما يدَّعُون فإنهم ساعة العُسْرة يلجأون إلى الله سبحانه وتعالى باعتباره وحده الملجأ والملاذ .

واقرأ قوله تبارك وتعالى :

﴿ وَإِذَا مَسَ الإِنسَانَ الطُّرُّ دَعَانَا لِجَنْبِهِ أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَائِمًا فَلَمَّا كَثَنَفْنَا عَنْهُ ضُرَّهُ مَرَّ كَأَن لَمْ يَدْعُنَا إِلَىٰ ضُرِّ مُسَّهُ . . ﴿ [1] ﴾

لماذا لم يستدع الأنداد ؟

لأن الإنسان لا يغش نفسه أبداً في ساعة الخطر ، لأن هؤلاء يعرفون بعقولهم أنه لا يحكن أن يوجد لله أنداد ، ولكن الإنسان يتخذهم لأغراض دنيوية ، فإذا جاء الخطر يلجأ إلى الله سبحانه وتعالى ؛ لأنه يعلم يقيناً أنه وحده الذي يكشف الضراً.

ملا دينيا

وهذا مثل حلاق الصحة الذي يعالج الناس دجلاً ، حتى إذا مرض ابنه أسرع به إلى الطبيب لأنه يغش الناس ، ولكنه لا يمكن أن يَغُشَّ نفسه .

ولقد كان الأصمعي (١) واقفاً عند الكعبة ، فسمع أعرابياً يدعو فيقول :

« يا رب ً ، أنت تعلم أنّى عاصيك ، وكان من حَقّك على ألا أدعوك وأنا
 عاص ، ولكنى أعلم أنه لا إله إلا أنت فلمَن أذهب ؟ » .

فقال الأصمعى : « يا هذا ، إن الله يغفر لك لحُسن مسألتك »

والحق سبحانه يضرب مشلاً لهؤلاء الذين يدعون الله مخلصين له الدين ساعة الشدة ، فإذا انفرجت الشدة إذا هم يشركون ، فيقول تعالى :

﴿ فَإِذَا رَكِبُوا فِي الفُلْكِ دَعَوُا اللَّهِ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينِ فَلَمَّا نَجَّاهُم إِلَى البَرِّ إِذَا هُم يُشرِكُونَ ۞۞ لِيَكفُرُوا بِمَا آتَيْنَاهُم ولِيَتَمتَّعُوا فَسَوفِ يَعلَمُونَ ۞۞﴾

(العنكبوت)

هم إذن قد آمنوا وهم في الفُلْك ، وأخذوا يدعون الله حين واجهتهم أزمة في البحر ، لكنهم ما إن وصلوا إلى الشاطئ حتى ظهر بينهم الشرك .

حين يسألهم السائل: ماذا حدث ؟

٥٦ مذاديتا

<sup>(</sup>۱) هو عبد الملك بن قريب ، أبو سعيد الأصمعي ، راوية العرب وأحد أثمة العلم باللغة والشعر والبلدان . ولد بالبصرة عام (۱۲۱هـ) كان كثير التطواف بالبلدان ، يقتبس علومها ويتلقى أخبارها ، توفى عام (۲۱٦هـ) عن ٩٥ عاماً . (الأعلام للزركلي ٤/ ١٦٢) .

فيُجيبون : أنهم كانوا قد أخذوا حذرهم ، واستعدوا بقوارب النجاة ، ونَسُوا أن الله هو الذي أنقذهم فانطبق عليهم قول الحق سبحانه :

﴿ وَجَعَلُوا لِلَّهِ أَندَادًا (١) لِيُضِلُوا عَن سَبِيلِهِ قُلْ تَمَتَّعُوا فَإِنَّ مَصِيرَكُمْ إِلَى النَّادِ

( إبراهيم )

فالناس إذا ركبوا الفلك دعوا الله مخلصين ، ولكنهم لم يدعوا الله دعوة الحمد ، ويقولوا :

﴿ سُبْحَانَ الَّذِي سَخَّرَ لَنَا هَذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ (٢) ﴿ ١٣) ﴿ الزخرف ﴾

لم يقولوا ذلك ، ولكنهم دَعَوا الله من خوفهم من مخاطر البحر ؛ لأن الدعاء عادة يأتي للإنسان في وقت الشدة .

كما أن قول الله تعالى :

﴿ فلما نجاهم إلى البر ... (٥٠٠) ﴾

يدلُّ على أنهم ركبوا في الفُلك ، وتعرضوا لعطب لا تُنجِي منه الأسباب ؛ لذلك دَعَوا الله .

هـ فـ ا دينـــا

 <sup>(</sup>١) الند : المثل والنظير . وجمعه أنداد . قال تعالى : ﴿ وَجَعَلُوا لِلَّهِ أَندَادًا ﴾ (إبراهيم: ٣٠) ، أى :
 أمثالاً شركاء .

 <sup>(</sup>۲) أقرن له وعليه : أطاق وقدى عليه واعتلى . وقدوله : ﴿ وما كنا له مقرنين (٢٠) ﴾
 (الزخرف) أى : مطيقين قادرين عليه { لسان العرب - مادة : قرن أ، يقول ابن كثير في تفسيره
 (٤/ ١٣٣) في معنى الآية : ﴿ لولا تسخير الله لنا هذا ما قدرنا عليه ﴾ .

وفي آية أخرى يقول تعالى :

﴿ حَتَىٰ إِذَا كُنتُمْ فِي الْفُلْكِ وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيحِ طَيِّبَةٍ وَفَرِحُوا بِهَا جَاءَتُهَا رِيحٌ عَاصِفٌ وَجَاءَهُمُ الْمَوْجُ مِن كُلِّ مَكَانَ وَظَنُوا أَنَّهُمْ أُحِيطَ بِهِمْ دَعَوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَعَنْ أَبَيْنَ أَبَيْ أَبَعُمْ اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَكُونَنَ مِن الشَّاكِرِينَ (٢٣) ﴾ للهُ الدِينَ لَيْنْ أَنِيْ أَنِحُونَنَ مِن الشَّاكِرِينَ (٢٣) ﴾

كلمة ﴿ أُحِيطُ بِهِمْ ﴾ ( يونس: ٢٢ ) معناها لا يوجد مَنْجَى ، ولا مَخْرج لهم ، ولا مَخْرج لهم ، ولا مَهْرَب ، ولا أسباب الدنيا تنفع في هذا الموقف ، فهنا لا ملجأ لهم إلا الله ، فَدَعُوا الله مخلصين .

وكلمة ﴿ مُخْلِصِينَ ﴾ ( يونس: ٢٢ ) معناها يقين اليقين في الإيمان ، مع أنهم كانوا فرحين حينما كانوا في أمان واطمئنان ، لماذا ؟

لأن الإنسان لا يخدع نفسه حينما يداهمه الخطر ، فحينما يحيط به الخطر وتعجز أسبابه عن دفعه يلجأ إلى الله ، ويترك الشركاء ، فتجده بفطرته يقول : يا رب .

## فمعنى ﴿ دعوا الله مخلصين له الدين (٥٠٠٠ ﴾ (العنكبوت)

أى : لم يَعُدُ في بالهم إلا الله ، فالآلهة التي كانوا يعبدونها والأصنام وغيرها لا تأتى على بالهم ؛ لأنهم يعلمون أنها كاذبة ، فليس أمامهم إلا الإله الحق ، وهو الله .

إذن : دعوا الله مخلصين ، أي دعوة دين خالص لله ، لا تشوبه شائبة شرك ظاهر ، أو شرك خفي ؛ لأن الإنسان لا يخدع نفسه ، فيلجأ إلى الله مباشرة .

هذا دینتا

إذن : ساعة تتعلق الأمور بمصالح خاصة يتنبه الإنسان فيها للحق ، فالإنسان فيه اللحق ، فالإنسان فيه فطرة إيمانية ، فإذا طَهُرَتُ الفطرة الإيمانية في الذات البشرية لا توجد إلا قوة واحدة هي قوة الله .

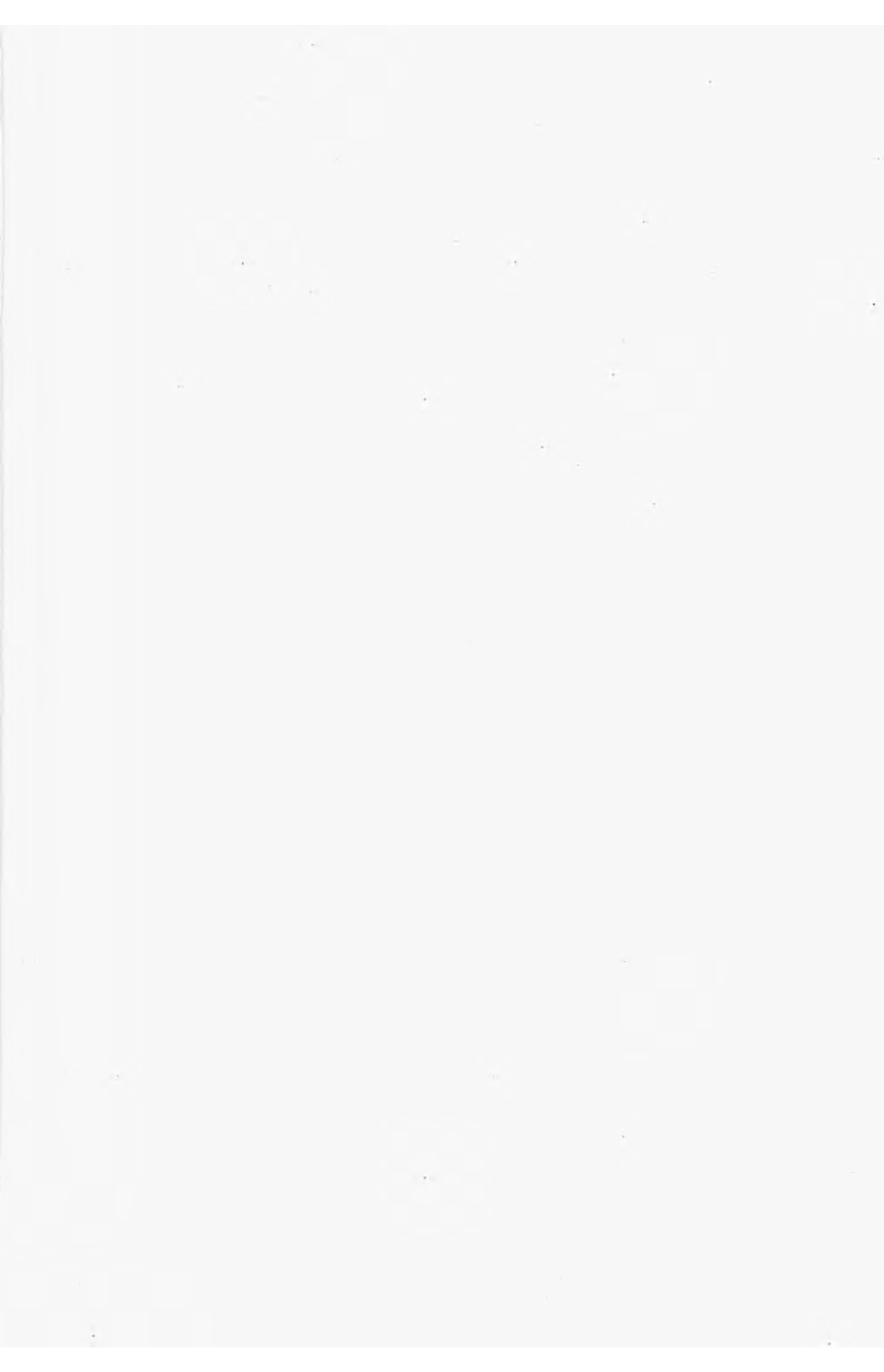
ولذلك ، حتى الملاحدة حين يقع الواحد منهم في مأزق يقول : يارب .

وأى إنسان يقع في مأزق تجده يصيح دون أن يشعر قائلاً: يارب.

معنى هذا أنه توجد فطرة إيمانية عند كل إنسان ، ولكن الأغيار البشرية هي التي طمستها ، فإذا نامت الأغيار البشرية بسبب حدث من الأحداث ، تطفو الفطرة الإيمانية ، ويلجأ الإنسان إلى الله وحده .



سذا دستا



## (٢) ... الحالال الطيب ... وخطوات الشيطان

من رحمة الله عز وجل على عباده أنه لم يقصر الخطاب على الدين آمنوا ، وإنما وسع الدائرة لتشمل المؤمنين وغيرهم ، فقال ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ ﴾ ، فكأنه خلق ما في الأرض جميعاً للناس جميعاً .

## يقول تعالى :

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ كُلُوا مِمًّا فِي الأَرْضِ حَلالاً طَيِّباً وَلا تَتَّبِعُوا خُطُواتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُو مُبِينٌ (١٦٨) إِنَّمَا يَأْمُرُكُم بِالسُّوءِ وَالْفَحْشَاءِ وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لا يَعْلَمُونَ وَآنَ ثَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لا تَعْلَمُونَ (١٦٥) ﴾ (البقرة)

وهذا ما قلنا عنه: إنه عطاء الربوبية لكل البشر، مَن آمن منهم ومَن لم يؤمن، فهو سبحانه خلق كل الخلق، مؤمنهم وكافرهم.

وما دام قد خلقهم واستدعاهم إلى الوجود ، فهو يُوجِّه الخطاب لهم جميعاً ، مؤمنهم وكافرهم .

وكأن الخطاب يقول للكافرين : حتى ولو لم تؤمنوا بالله ، فخذوا من المؤمنين

مالندا

الأشياء الحلال واستعملوها ؛ لأنها تفيدكم في دنياكم - وإن لم تؤمنوا بالله - لأن من مصلحتكم أن تأكلوا الحلال الطيب ، فالله لم يُحرِّم إلا كل ضار "، ولم يُحلِّل إلا كل ضار "، ولم يُحلِّل إلا كل طَيِّب .

هنا موقف يَقفه كثير من الذين أسرقوا على أنفسهم ، ويحبون أن تكون قضية الدين وقضية التحريم وقضية التحليل قضايا كاذبة ، لأنهم لا ينجيهم أمام أنفسهم إلا أن يجدوا أشياء يُكذّبون بها الدين ؛ لأنهم لم يستطيعوا أن يحملوا أنفسهم على مطلوبات الله ، فلما لم يستطيعوا ذلك لم يجدوا مَنْفَذاً لهم إلا أنْ يقولوا : إن قضايا الدين كاذبة ، بما فيها التحليل و التحريم .

إنهم يقولون : ما دام الله قد حرَّم شيئاً ، فلماذا خلقه في الكون ؟

كأنهم يعتقدون أن كل مخلوق في الأرض قد خُلِق ليؤكل ، وما علموا أن لكل مخلوق في الأرض قد خُلِق ليؤكل ، وما علموا أن لكل مخلوق في الأرض مهمة ، فهم الآن يُمسكون الحيّات والشعابين ليستخلصوا منها السموم ، حتى يقتلوا بها الميكروبات التي تقتل الإنسان.

وقد كانوا قبل اكتشاف فائدة السُّمِّ في الثعابين يتساءلون :

وما فائدة خلق مثل هذه الثعابين ؟

فلما أحوجهم الله ، وألجاهم إلى أن يستفيدوا بما في التعابين من سم ، ليجعلوه علاجاً أدركوا حكمة الله من خلق هذه الأنواع ، لقد خلقها لا لنأكلها ، وإنما لنعالج بها ،

مداديتها

فأنت إذا رأيت شيئاً مُحرَّماً لا تَقُلُ : لماذا خلقه الله ؟ لأنك لا تعرف ما هي مهمته ، فليست مهمة كل مخلوق أن يأكله الإنسان ، إنما لكل مخلوق مهمة ، قد لا تشعر بأدائها في الكون .

وهذه مسألة نستعملها نحن في ذوات أنفسنا - على سبيل المثال - عندما يأتى الصيف ، ونخشى على ملابسنا الصوفية من الحشرات ، فنأتى لها بما يقتل الحشرات ، وهو « النفتالين » ، ونُحذر أبناءنا من الاقتراب منه وأكّله .

إن « النفتالين » لا يُؤكِّل ، ولكنه مُفيد في قتل الحشرات الضَّارة .

كذلك « الفنيك » نشتريه ، ونضعه في زجاجة في المنزل لِنُطهِّر به أي مكان مُلوَّث ، ونحذر الأطفال منه لأنه ضار لهم ، ولكنه نافع في تطهير المنزل من الحشرات.

وكذلك المخلوقات التي لا نعرف حكمة خَلْقها ، لقد خلقها الله لمهمة خاصة بها ، فلا تنقل شيئًا من مهمته إلى مهمة أخرى.

وإذا كان الإنسان لم يدرك حتى الآن فائدة بعض المخلوقات ، فما أكثر ما يجهل ، وهو يكتشف كل يوم سراً من أسرار مخلوقات الله.

وعلى سبيل المثال:

كانوا ينظرون إلى نوع من السمك لا يتجاوز حجمه عُقَّلة الإصبع، ولا يكبر أبدًا، واحتاروا في فائدته، وعندما ذهبنا للسعودية، ورأينا الأماكن التي

هـذا دينتــا

نأخذ منها الماء الذي قد يفسد ، ووجدنا هذا النوع من السمك بكثرة ، فسألناهم عن حقيقة هذا السمك ، فقالوا:

إنه لا يكبر ويظل على هذا الحجم ، ومهمته تنقية المياه في الأماكن التي لا يقوم الإنسان بتنقيتها.

وجربنا حقيقة ما قالوا ، فألقينا بعضًا من مُخلَّفات الطعام ، فوجدنا هذه الأسماك تخرج من حيث لا ندرى ، وتلقف هذه البقايا ، ولا تتركها حتى تُنهيها.

هكذا يخلق الحيُّ القيُّوم مخلوقات لتحفظ مخلوقات أخرى . هو سبحانه يقول للإنسان : لا تأكل هذا وكُلُ ذاك ، لحكمة قَدْ لا نعرفها.

مثال آخر: الطائر المعروف بـ " أبى قردان " صديق الفلاح . كانت وظيفته فى الحياة أن يأكل الحشرات والديدان عند رَى الأرض ، ومنذ أن اختفى هذا الطائر بتأثير المبيدات استفحل خطر الديدان على الزرع وبخاصة دودة القطن ، إنها معادلة إلهية مركبة تركيبًا دقيقًا .

وكذلك الذباب، يتساءل بعض الناس: ما حكمة وجوده في الحياة؟

وهم لا يعرفون أن الذباب يؤدى للإنسان دوراً هامًا ، هو أكُل الـقاذورات وما بها من أمراض ، ولو تحصَّن الناس بالنظافة لما جاءهم الذباب.

إذن: فكُلُّ شيء في الوجود مُرتَّب ترتيبًا دقيقًا ، إنه ترتيب خالق عليم

عدا دينسا

حكيمٍ ، وما دام الحكيم هو الذي خلق ، فلا يعترض أحد ، ويقول : لماذا خلق كذا وكذا ؟ لأن لكل مخلوق دوراً يؤديه في الكون.

ولذلك يُنبه الخالق الناس- مؤمنهم وكافرهم- بأن يأكلوا الحلال الطيب من الأرض ، وهو يقول للكافر: إنك إن تعقلت الأمور لوجدت أن كُلَّ ما أمرتك به هو لصالحك ، وحتى لو لم تؤمن ، فأنا أدلُّك على ما ينفع ، فلا تأكل إلا الحلال الطيّب ، وانظر إلى المؤمنين بماذا سمّح لهم ، وكُلُ مثلهم .

وقد أثبت الواقع والتاريخ أن الكافرين يلجأون إلى منهج الله فى بعض الأقضية ؛ ليحلُوا مشاكل حياتهم ، لا بدين الله كدين ، ولكن بأوامر الله كنظام ، فلو كان عند الكافرين بالله حكمة حتى فيما يتعلق بشئون دنياهم ، لأخذوا ما أمر الله به المؤمنين واتبعوه.

والمثال على ذلك: عندما يُحرِّم الحق سبحانه وتعالى لحم الميتة (١). أى : التى ماتت ولم تُذبح ، إن لحمها ضار بالصحة ؛ لأن أوعية الدم في الحيوان وفي كل كاثن حي هي وعاءان:

إما أوردة ، وإما شرايين . والــدم قبل أن يذهب إلى الكُلِّى أو الرئة يكون دمًا

سنا دینیا

<sup>(</sup>١) يقول نعالى : ﴿ حُرِمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالدَّمُ وَلَحْمُ الْحَيْزِيرِ وَمَا أَهِلُ لِغَيْرِ اللّهِ بِهِ وَالْمُنْخَيْقَةُ ... ۞ (المائدة). ويقول : ﴿ إِنَّمَا حَرَمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمْ وَلَحْمَ الْحَيْزِيرِ . . (٢٧٠) ﴾ (البقرة) ويقول : ﴿ قُل لا أَجِدُ فِيمَا أُوحِيَ إِلَيَّ مُحَرِّمًا عَلَىٰ طَاعِم يَطْعَمُهُ إِلا أَن يَكُونَ مَيْتَةُ أَوْ دَمًا مُسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِزِيرٍ فَإِنَّهُ رِجْسٌ أَوْ فِسْقًا أَهِلَ لِغَيْرِ اللّهِ بِهِ فَمَنِ اصْطُرُ غَيْرَ بَاغٍ وَلا عَدْ فَإِنَّ رَبِّكَ غَفُورٌ رَحِيمٌ (10) ﴾ [الأنعام] ويقول: ﴿ إِنَّمَا حَرَمٌ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدُمْ وَلَحْمَ الْخَزِيرِ . . (١٥٠٥) ﴾ (النحل) ، فكلها بدأت ذكر المحرمات بذكر حرمة أكل الميتة.

ف اسدًا ، ونحن عندما نذبح الحيوان يسيل منه الدم الف اسد وغير الفاسد ويرخرج ، ويصير اللحم خالصًا ، لكن الحيوان الذي لم يذبح أي لم يُذَكُ (١) ، يعنى لم يَطْهُر من فساد الدم ، وهو ضار للإنسان.

والحق سبحانه وتعالى عندما يقول ﴿ يا أيها الناس ﴾ فكأنه يدعو غير المؤمنين: لو عقلتم ، لَوجَب أن تحتاطوا لحياتكم بألا تأكلوا إلا حلالاً أحلَّه الله للمؤمنين. وقد قال الحق سبحانه:

أى: أن كل طيّب قد حَلَّمه الله ، وكل خبيث حرمه الله ، فملا تقولن : هذا طيب فيجب أن يكون حرامًا.

ولكن قُلْ: هذا حلال فيجب أن يكون طيبًا ، وهذا خرام فيجب أن يكون خبيثًا.

وإياك أن تحكم أولاً بأن هذا طبّب وهذا خبيث ، ثم تبنى على ذلك التحريم والتحليل، فأنت لا تعرف مثلما بعرف خالقك عن كيفية وجدوى ترتيب الأشياء بالنسبة لك ، حتى لا تقع في دائرة الذين يستطيبون المسائل الضارة ، كهؤلاء الذين يتناولون المخدرات والسموم.

ا ها ا دینا

 <sup>(</sup>١) الذكاة والتذكية: الذبح والنحر، ومعنى التذكية: أن تدركها وفيها بقية تشخب سعها (أى: تسيل دمًا) الأوداج (هى العروق التي تحيط بالعنق)، وأصل الذكاة في اللغة كلها: إتمام الشيء، إلسان العرب- مادة: ذكال.

بل يجب أن تحرص على فَهُم ما أحل الله فستراه طيبًا وترفض ما حرَّم الله لأنه خبيث ، فلا تظن أبدًا أن كل طيب ظاهريًا مُحلَّل لك ؛ لأن هذا الشيء الطيب في ظاهره قد يكون خبيثًا.

وعليك أن تترك تحديد الطيّب والخبيث لخالقك ، فهو أدْرَى بك وبالمناسب لك.

أما أنت فتعرف الشيء الطيب من تحليل الله له ، وتعرف الخبيث من تحريم الله له ، والحكم هنا يكون للتكليف ، فالله هو الذي خلق ، والله هو الذي يعلم الصالح للإنسان.

فالمسألة إذن ليست العناصر، ولكنها إرادة الخالق لتلك العناصر، فهو الذي قدَّر فهدي.

الخلاصة إذن في هذا الموضوع هي:

أن الحق سبحانه أحلَّ للمؤمنين الطيبات ، وكلُّ شيء أحله الله يكون طيبًا ، وكلُّ شيء حرَّمه الله يكون طيبًا ، وكلُّ شيء حرَّمه الله يكون خبيشًا.

فلا تنظر إلى الآراء البشرية التي يقول بعضها على شيء: إنه طيب فيكون حلالاً ، وإن ذلك الشيء خبيث فيكون حرامًا ، فأنت وغيرك من البشر لا يعرفون ترتيب الأشياء ، ولا فائدتها ، ولا مضرَّتها بالنسبة لك ،

والدليل : أن البشر يتدخلون في بعض الأحيان في تحريم أشياء بالنسبة لبعضهم البعض ، فنجد الطبيب بقول للمريض: أنت مريض بالسكر ، فلا يصح أن تتناول النشويات والسكريات.

ماذا دينا

فإذا كنا نسمع كلام الطبيب، وهو من البشر، أفلا يبجدر بنا أن نستحى ونستمع لأمر الخالق؟

بل إننا نتجاسر ونسأل: لماذا حرَّمْتَ علينا يا رب الشيء الفُلاني؟

وقد يُخطئ الطبيب ، لكن الله لا يمكن أن يخطئ ، فهمو ربنا المأمون علينا ، فما أحلَّه الله يكون الطيِّب ، وما حرمه يكون الخبيث.

وهذه قضية يتعرض لها أناس كثيرون . فعلى سبيل المثال: نسمع مَنْ يستشهد الاستشهاد الخاطئ وفي غير مَوْضِعه ، بقول الحق سبحانه: ﴿لا يُكَلِفُ اللّهُ نَفْسًا إِلا وسُعْهَا(١) ... (١٨٠٠) ﴿ (البقرة) ويقول: إن عملى يأخذ كل وقتى ، ولا فُستُحة عندى لإقامة الصلاة ، والله لم يُكلّفنا إلا ما في الوسع.

ونقول: وهل أنت تَقُدُر الوسع وتبنى التكليف عليه؟

لا. عليك أن تسال نفسك: أكلّفك الله بالصلاة أم لا؟ فإذا كان الحق سبحانه قد كلفك بالصلاة وغيرها من أركان الإسلام، فهو الذي علم وسع الإنسان في العمل، ويجب أن تقدم التكليف أولاً لتعرف طاقة الوسع من بعد ذلك.

وكذلك اسأل نفسك عَمَّا حَلَّله الله ، واعرف أنه طيِّب ، وما حرمه الله فهو خبيث.

۱۸۰ مذادینا

 <sup>(</sup>١) الوُسْع: طاقة المرء وجهده. قال ابن كثير في تفسيره (١/ ٣٤٣): «أي: لا يكلف أحدًا فوق طاقته، وهذا من لطفه تعالى بخلقه ورأفته بهم وإحسانه إليهم».

وإذا سألنا: ما تلك الطيبات؟

عرفنا أنها غير ما حرَّم الله ، فكل غير مُحرَّم طيب.

والحق سبحانه يقول:

﴿ قُلْ أَرَأَيْتُم مَّا أَنزَلَ اللَّهُ لَكُم مِن رِّزْقِ فَجَعَلْتُم مَنْهُ حَرَامًا وَحَلالاً قُلُ آللَهُ أَذِنَ لَكُمْ أَمْ عَلَى اللَّهِ تَفْتَرُونَ ( ٢٠٠٠ ﴾

فالحق سبحانه حدَّد لك من الطعام ما يستبقى حياتك ، ويعطيك و قُوداً لحركة الحياة ، فعامل نفسك كما تُعامل الآلة التي تصنعها ، فأنت تُعطى كل آلة الوقود المناسب لها لتؤدى مهمتها.

كذلك جعل الله سبحانه تلك المواصفات التى تنفعك وتستفيد منها ، وتؤدى حركات الحياة بالطاقة التى يمدّك بها ما حلله الله لك، وكذلك حرّم الله عليك ما يضرك .

إياك أن تقول : ما دامت هذه الأشياء تضرُّني فلماذا خلقها الله ؛ لأن عليك أن تعرف أن هناك فارقًا بين رزق مباشر ، ورزق غير مباشر ، وكل ما في الكون هو رزق.

ومثال ذلك: النار ، فأنت لا تأكل النار ، لكنها تُنضِج لك الطعام.

إذن: فهناك شيء مخلوق لمهمة تساعد في إنتاج ما يفيدك.

والحق سبحانه قد حلّل لك- على سبيل المثال- لحم الضأن والماعز، والإبل والبقر وغيرها ، وحرّم عليك لحم الخنزير، فلا تسأل: لماذا خلق الله الخنزير؛ لأنه خلقه لمهمة أخرى ، فهو يُلمّلم قاذورات الوجود ويأكلها ، فهذا رزق غير مباشر ، فاتركه للمهمة التي أراده الله لها.

مدّادينا

وبعض الناس قد حرَّم على نفسه أشياء حللها الله تعالى ، وهم بذلك يُضيقون على أنفسهم ، ويظن البعض أنه حين يُحلِّل ما حرَّم الله أنه يُوسِّع على نفسه ، فيأمر الحق سبحانه رسوله عَلَيْنُ أن يقول:

أى: أخبرونى ما أنزل الله لكم من رزق ، وهو كل ما تنتفعون به ، إما مباشرة ، وإما بالوسائط ، فكيف تتدخلون بالتحليل والتحريم ، رغم أن الذي أنزل الرزق قد بين لكم الحلال والحرام؟!

وما دام الحق سبحانه هو الذي أنزل الرزق ، وبيَّن الحلال والحرام ، فلماذا تُدخِلون أنوفكم في الحلال والحرام ، وتجعلون بعض الحلال حرامًا ، وبعض الحرام أو كُلَّ الحرام - حلالاً؟

لماذا لا تتركون الجَعْل لمن خلق ، وهو سبحانه أَذْرَى بمصلحتكم؟

أى: هل أعطاكم الله سبحانه تفويضًا في جَعَل الحلال حرامًا ، والحرام حلالاً؟

وهذا تعدِّ ما كان يجب أن يقترفوه ؛ لأن الحق سبحانه هو خالقهم ، وهو خالق من وهو خالق من وهو خالق من وهو خالق أرزاقهم ، وفي هذا كذب مُتعمَّد على الله سبحانه.

إن كل فساد ينشأ في الكون حينما نجعل مخلوقًا لله في مهمة غير تلك التي جعلها الله له ، والحق سبحانه وتعالى يبلغنا أنه الذي خلق الإنسان ، وخلق له ما يُقيته ، وما يحفظ نوعه ، فعلينا أن نتبع ما يأسر به الحقُّ من اتباع ما هو حلال ، والابتعاد عما هو حرام.

وإنَّ قال قائل: ولماذا حرَّم الله بعض الأشياء التي خلقها ؟

نقول: إن الذي خلقها جعلها لمهمة غير المهمة التي يريد الإنسان أن يُوجِّهها له. ومثال ذلك تحريم أكل لحم الخنزير.

والإنسان مِنًا إذا ما رأى صورة من معيشة الحيوانات في الغابة يتعجب، ففضلات حيوان هي غذاء لحيوان آخر، وسُمُّ الثعبان هو حماية وعلاج.

ونعرف أن الإنسان يستخلص سُمَّ الثعبان ليستخرج منه علاجًا لبعض الأمراض ، ولقتُل بعض الجراثيم.

ولذلك يقول سبحانه:

﴿ قُلْ أَرَأَيْتُم مَّا أَنزَلَ اللَّهُ لَكُم مِن رِّزْقِ فَجَعَلْتُم مِنْهُ حَرَامًا وَحَلالاً قُلْ آللَّهُ أَذِنَ لَكُمْ أَمْ عَلَى اللَّه تَفْتَرُونَ ۞ ﴾

كيف إذن نجعل من أتفسنا مُشرّعين ، نحلل الحرام ونحرم الحلال؟

إن الله الذي خلق كل شيء لم يمنحنا الإذن بذلك ، وعلينا أن نُسلّم بأن كل شيء مخلوق لمهمة ، فلا يصحُّ أن نوجه شيئًا إلى غير مهمته.

مالا دنتا

وتوجيه أشياء إلى غير ما جُعلتٌ له أنتج آثارًا ضارة.

ومثال ذلك: استخدامنا لمبيدات الحشرات في الحقول، تلك المبيدات أبادتُ الضارَّ في نظرنا ، وأبادتُ النافع أيضًا.

وعلى الإنسان ـ إذن ـ أن ينتبه جيدًا ، فلا يساوى بين الحرام والحلال ، وأن ينتبه تمامًا فلا يتعدَّى الجَعْل المخلوق لله.

والحق سبحانه وتعالى يقول:

﴿ وَكُلُوا مِمًّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ حَلالاً طَيِّبًا وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي أَنتُم بِهِ مُؤْمِنُونَ (٨٨) ﴾ (المائدة)

حين يقول سبحانه ذلك ، فالمقصود به أن يأكل الإنسان من الرزق الحلال الطيب.

إذن: فهناك رزق حرام . مثال ذلك : اللص الذى يسرق شيئًا ينتفع به ، هذا رزق جاء عن طريق حرام ، ولو صبر لجاءته اللَّقْمة تسعى إلى فمه ؛ لأنها رزقه.

أو: الرزق هو ما أحلُّه الله.

وهنا اختلف العلماء ، وتساءل البعض : هل الرزق هو الحلال فقط ، والباقي ليس رزقًا ؟

وتساءل البعض الآخر : هل الرزق هو ما ينتفع به ، ومنه ما يكون حلالاً ، ومنه ما يكون حرامًا ؟

فأمر التحليل والتحريم موكول إلى خالق الآلة الإنسانية ، إياك أيها الإنسان أن تُحرِّم ما أحلَّ الله لك ، وإياك أن تُحلِّل ما حرَّم الله عليك.

إذن: فلا اعتقاد في شيء حلال أنه حرام ، ولا قُول بمثل ذلك ، ولا امتناع عنه ، ولا يُفتى إنسان بمثل ذلك.

ولذلك يقول الحق تعالى:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُحَرِّمُوا طَيِبَاتِ مَا أَحَلَّ اللَّهُ لَكُمْ وَلا تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لا يُحِبُ الْمُعْتَدِينَ (٨٧) ﴾

ونحن نعرف أن الاعتداء إنما هو أن نتجاوز الحدَّ فيما حرَّم أو فيما حَلَّل ، والحق سبحانه يحب من يقف عند حدود الله ، فلا يقربها الإنسان حتى لا تحدُّته نفسه بمعصية ، وعندما يبتعد المسلم عنها فهو يتقى الشبهات.

والحق سبحانه يبين لنا أنه قد أحل لـنا كذا ، وحرم علينا كذا ، وهو الخالق ، فيجب أن نأخذ من الخالق مواصفات ما يُبقى لنا الحياة.

هذا الإبقاء هو ما نصنعه نحن ، حينما نخترع آلة تُوفِّر علينا الحركة ، وتعطينا الثمرة بأقل مجهود . فحين بصنع الصانع آلة من الآلات يصنع لها ما يُوجِد لها الطاقة لتقوم بعملها ، ولا يستطيع المستعمل لهذه الآلة أن يُغيِّر وقود هذه الطاقة ، فإن غيَّر نوع الطاقة ، فالآلة لا تؤدى مهمتها ، فما بالنا بالذى خلق؟

إنه حين يُوضِّح أن هـذه الآلة لا تصلح إلا بما أحللت ، ولا يصح أن تدخل عليها ما حرَّمت عليك.

مادننا

هنا يجب أن نطيع الخالق ؛ لأنه هو الذي يعلم ما يصلح لنا وما لا يصلح ، ولم يَدَّع أحد في الكون أنه خلق نفسه ، فَلْنَرُد اقتياتنا (١١) وحفظ حياتنا إلى خالفنا ، ولنأخذ ما حلله ونبعد عَمَّا حرمه.

فالآلة \_ الإنسان \_ تصلح بأن تفعل الحلال ، وأن تترك فعل الحرام.

إذن: هناك أشياء تُفعل ، وهناك أشياء لا تُفعل ، وهناك أشياء لم يأت فيها الحِلُّ أو الحرمة ، فإن أقبل عليها الإنسان تصلح ، وإن لم يقبل عليها الإنسان فهي تصلح أيضًا . وهو سبحانه يقول مرة :

ففي المنهيات: لا تقترب. وفيما أحله الله: لا تتعدُّ.

لذلك جاء القول على لسان الرسول الكريم عربي :

« الحلال بين ، والحرام بين ، وبينهما مشتبهات ، لا يعلمها كثير من الناس ، فمن اتقى المشتبهات فقد استبرأ(٢) لدينه وعرضه ، ومن وقع فى المشتبهات وقع فى الحرام ، كراع يرعى

عدادنتا

<sup>(</sup>١) القوت: ما يمسك الرمق من الرزق. والاقتيات والقوت، واحد. وهو في قائت من العيش أي في كفاية. والمقصود به ما دون الكماليات، أي : ما يحفظ الحياة على الإنسان.

 <sup>(</sup>۲) الاستبراء : الاستنقاء والبراءة ، قال النووى في شرح مسلم (۱۱/ ۳۱) : « أي : حصل له البراءة لدينه من الذم الشرعي ، وصان عرضه عن كلام الناس فيه » .

حول الحمى (١) يُوشك أنْ يُواقعه، ألا وإن لكل ملك حمى ألا وإن حمى الله تعالى في أرضه محارمه، ألا وإن في الجسد مُضْغة (١) إذا صلَّحَتْ صلَّحَ الجسد كله ، وإذا فسدت فسد الجسد كلُه ، ألا وهي القلب ، (٣) .

والحق سبحانه وتعالى يعلم أن النفس البشرية إذا حُرم عليها شيء ولم تَحُمُّ حوله كان ذلك أَدْعى ألاَّ تفعله ، فالله تعالى حين حَرَّم الخمر مشلاً لم يَقُل حرمت عليكم الخمر ، وإلا كنا جلسنا في مجالس الحمر مع الذين يشربونها ، أو نتاجر فيها .

وهذا كله إغراء بشرب الخمر ، ولكن الحق سبحانه قال في شأن الخمر : ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْخَمْرُ وَاللَّيْسِرُ وَالأَنصَابُ (٤) وَالأَزْلامُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴿ ٢٠ ﴾ (المائدة)

(۱) الحمري: موضع فيه كلا يُحمى من الناس أن يُبرعى . إلسان العرب مادة : حمى إلى النووى : « معناه أن الملوك من العرب وغيرهم يكون لكل ملك منهم حمى يحميه عن الناس ، ويمنعهم دخوله ، فمن دخله أوقع به العقوبة ، ومن اختاط لنفسه لا يقارب ذلك الحمى خوفًا من الوقوع فيه ، ولله تعالى أيضًا حمى ، وهي محارمه ، أي : المعاصى التي حرمها الله ، كالقتل والزنا والسرقة والقذف والخمر والكذب والغيبة والنميمة وأكل المال بالباطل وأشباه ذلك ، فكل هذا حمى الله تعالى ، من دخله بارتكابه شيئًا من المعاصى استحق العقوبة ، ومن قاربه يوشك أن يقع فيه ، فمن احتاط لنفسه لم يقاربه ، ولا يتعلق بشيء يقربه من المعصبة ، فلا يدخل في شيء من الشبهات الشرح النووى على صحيح مسلم ١١ / ٣٢ إ.

(٢) المضغة : القطعة من اللحم . وقلب الإنسان مضغة من جسده إلسان العرب مادة : مضغ إ.

(٣) أخرجه مسلم في صحيحه (٩٩٥١) ، والبخاري في صحيحه (٢٠٥١) من حديث النعمان ابن بشير رضي الله عنه .

(٤) الأنصاب: جمع نُصُب، وهو ما ينصب ليعبد من دون الله، أو ليذبح عنده الذبائح تقربًا إليه، أو إلى الأصنام، وكان حول الكعبة اأنصاب يعبدونها ويذبحون عندها الذبائع، والأزلام: جمع زلّم، وهو قطعة من الخشب تشبه السهم يقترعون بها، وقد كانت لقريش في الجاهلية مكتوب عليها أمر ونَهى، وافعل ولا تفعل، قد زُلُمت وسُويت ووضعت في الكعبة للاقتراع بها، فإن خرجت بالفعل فعل، وإن خرجت بعدم الفعل لم يضعل، وكان يتولاها سدنة البيت.

Vo Lusti

هذا النصُّ الكريم قد جعلنا نبتعد عن الأماكن التي فيها الخمور ، فلا نجلس مع مَنْ يشربونها ، ولا نتاجر فيها حتى لا نقع في المعصية .

فإذا رأيتَ مكانًا فيه خمر فابتعد عنه في الحال ، حتى لا يُغريك منظر الخمر وشاربها بأن تفعل مثله .

والحق جل جلاله يقول في المحرمات : لا تقربوا ، واجتنبوا .

أى : لا تحوموا حولها ؛ لأنها إذا كانت غائبة عنك فلا تخطر على بالك ، فلا تقع فيها .

ومثال هذا أيضًا قول الحق سبحانه:

﴿ وَلَا تُبَاشِرُوهُنُ وَأَنتُمْ عَاكِفُونَ (١) فِي الْمَسَاجِدِ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلا تَقْرَبُوهَا كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ آيَاتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ (١٨٧) ﴾ (البقرة)

فلا تجعل امرأتك تأتيك وأنت في مُعنكفك ، فقد تكون جميلة ، صحيح أنك لا تنوى أنْ تفعل أيَّ شيء ، لكن عليك ألاَّ تقربَ أسباب النواهي

إذن : فَلِكُى تمنع نفسك من تلك المحرَّمات فعليك ألاَّ تقرب النواهي ، وفي الأوامر عليك ألاَّ تتعداها .

المناديتا

<sup>(</sup>١) العكوف: الإقامة فى المسجد. ويقال لمن لازم المسجد وأقام على العبادة فيه: عاكف ومعتكف. والاعتكاف والعكوف: الإقامة على الشيء وبالمكان ولزومهما. إلسان العرب مادة: عكف إ.

فالحق سبحانه يريد أنْ يمنع تأثير المحرمات على النفس، التي تُلِح عليها أن تفعل، فإنْ كنت بعيدًا عنها، فالأفضل أنْ تظل بعيدًا.

#### والله تعالى يقول :

﴿ قُلْ تَعَالُواْ أَتُلُ مَا حَرَّمَ رَبُكُمْ عَلَيْكُمْ أَلاَ تُشْرِكُوا بِهِ شَيْمًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَلا تَقْتُلُوا أَوْلادَكُم مِنْ إِمْلاقٍ نَحْنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمْ وَلا تَقْرَبُوا الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَقْتُلُوا أَوْلا تَقْتُلُوا النَّفُسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلاَّ بِالْحَقِّ ذَلِكُمْ وَصَاكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقَلُونَ (١٠٠٠) ﴾ بَطَنَ وَلا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلاَّ بِالْحَقِّ ذَلِكُمْ وَصَاكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقَلُونَ (١٠٠٠) ﴾ (الأنعام)

وهذا نَهْى عن القُرْب، أى نَهْى عن الملابسات التى قد تـؤدى إلى الفعل، لا نَهْى عن المفعل فقط، فحينما أراد الله أن يُحرِّم على آدم وعلى زَوْجه الشجرة قال:

# ﴿ وَلا تَقْرَبًا هَذِهِ الشُّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ الظَّالِمِينَ ١٠٠ ﴾ (الأعراف)

لأن القُرْب قد يُغرى بالأكل ، وكذلك (لا تقربوا الفواحش) . أى : لا تأتى إلى مُقَدِّمات الفواحش بأن تلقى نظرة أو تحدَّق النظر إلى مُحرََّمات غيرك .

وكذلك المرأة التي تتبرج (١) ، إنها تقوم بالإقبال عــلى مقدمات الفواحش ، فإذا امتنعت عن المقدِّمات أمنت الفتنة والزَّلُل .

وحين ينهانا الحق سبحانه عن الاقتراب من شيء ، فهذه هي استقامة الاحتياط.

<sup>(</sup>١) التبرج ؛ إظهار الزينة ، وما يُستدعى به شهوة الرجل . السان العرب ـ مادة : برج أ .

وهى قد تسمح لك بأن تُدخِل فى التحريم ما ليس داخلاً فيه ، فمثلاً عند تحريم الخمر ، جاء الأمر باجتنابها ، أى : الابتعاد عن كل ما يتعلق بالخمر ، حتى لا يجتمع المسلم مع الخمر فى مكان .

ولذلك يأمرنا الحق سبحانه بالاستقامة وعدم الطغيان ، استقامة في تحديد المأمور به والمنهى عنه ؛ ولذلك كان الاحتياط في أمر العبادات أوسع لمن يطلب الاستقامة .

ولذلك يطلب الشارع الحكيم سبحانه مناً في الاحتياط أن نحتاط مرة بالزيادة ، وأن نحتاط مرة بالنقص ، فحين تصلى خارج المسجد الحرام ، يكفيك أن تكون جهتُك الكعبة .

أما حين تصلى في المسجد الحرام ، فأنت تعلم أن الكعبة قسمان : قسم بنايته عالية ، وقسم اسمه «الحطيم» (١) ، وهو جزء من الكعبة لكن نفقتهم أيام رسول الله عرب قد قصرت ، فلم يبنوه (٢) .

مذاديتا

 <sup>(</sup>١) الحطيم : الجدار . وهو هنا جدار الكعبة . قال الأزهرى : الذى فيه المزراب ، وإنما سمى
 حطيمًا لأن البيت رُفع ، وترك ذلك محطومًا . إلسان العرب ـ مادة : حطم .

<sup>(</sup>۲) عن عائشة رضى الله عنها قالت: سالت رسول الله على عن الجدر (هو حجرالكعبة): أسن البيت هو ؟ قبال: نعم . قلت : فلم لم يدخلوه في البيت ؟ قال : إن قومك قصرت بهم النفقة . قلت : فما شأن بابه مرتفعًا ؟ قال : فعل ذلك قومك ليدخلوا من شاؤوا ، ويمنعوا من شاءوا ، ولولا أن تنكر قلوبهم لنظرت أن أدخل الجدر في البيت وأن ألزق بابه بالأرض » متفق عليه . أخرجه البخارى في صحيحه (١٥٨٤) وكذا مسلم في صحيحه (١٣٣٣ ـ رواية رقم ١٠) .

لذلك فأنت تتجه ببصرك إلى البناء العالى المقطوع بكعبيته. وهذا هو الاحتياط بالنقص.

أما الاحتياط بالزيادة ، فمثال ذلك : هو الطواف ، وقد يزدحم البشر حول الكعبة ، ولا تسمح ظروفك إلا بالطواف حول المسجد .

وهكذا يطول عليك الطواف ، لكنه طواف بالزيادة ، فعند الصلاة يكون الاحتياط بالزيادة . المعند الطواف فيكون الاحتياط بالزيادة .

وهكذا نجد الاحتياط هو الذي يحدد معنى الاستقامة.

والحديث الشريف يوضح المسألة ، فيقول النبي عَيْكُمْ :

"مَنْ حَامَ حول الحمى أوشك أنْ يُواقعه"

فالمحرَّم ابتعدُ عنه نهائيًا .

والحلال لا تتعدُّه ، وتوقُّف عند آخره .

وقد تكون هناك مسائل يختلف فيها الفقهاء ، ولذلك سنفترض أن الذين يقولون بالحلِّ مساوون للذين يقولون بالحرمة .

ماذا قال المشرِّع فيما إذا كان هناك أناس يُحلون ، وأناس يُحرِّمون ؟

الحديث قال : «فمن ترك الشبهات» ، ولم يَقُلُ : «فمَن فعل الشبهات» .

فالأصل هو ترأك ما فيه شبهة حرام ، ومَنْ ترك ما شُبِّه له استبرأ لدينه - إن كان متدينًا - ولعرضه (١) إن لم يكن متدينًا .

ما ا درنا

<sup>(</sup>١) قال ابن الأثير: العرض موضع المدح والذم من الإنسان ، سواء كان في نفسه أو سلقه أو مَنُ يلزمه أمره . إنقله ابن منظور في اللسان ـ مادة : عرض إ

قد يكون الإنسان مُلْحدًا وغير مؤمن ، نقول له : استبرئ لعرَّضك .

فكُلُّ مَنْ لا يترك ما تشابه عليه من الحلال والحرام فهو لم يستبرئ لا لدينه ولا لعرْضه (١).

إن التشريع يسمح لك - على سبيل امثال - أن تأكل مما تملك ، أو تأكل مما لا مالك له ، كنبات الأرض غير المملوك لأحد ، إلا أنك قبل أن تأكل لا بداً أن تنظر في الطعام ، لتعرف : هل هو مما أحل الله أم لا ؟

والتشريع لا يسمح لك أنْ تأكل من نبات الأرض المملوك لغيرك ، ويُحرِّم عليك أنْ تصطاد حيوانات مملوكة لغيرك ، فالتشريع يحترم الجهد الذي تحرك به مالك الأرض ليزرع النبات أو ليربى الحيوان .

فَلاَ تَقُلُ : إن ذلك النبات في الأرض وأنا آكُل منه ، أو أن ذلك حيوان " موجود المامي وأنا اصطدته.

رَالْجِيقَ سبحانه يقول: ﴿ وَلا تَتَبِعُوا خُطُواتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُو ۗ مُبِينٌ (١٠٦٠) ﴾ (البقرة)

لماذا لا نتبع خطوات الشيطان ؟

لأن عداوته للإنسان عداوة مُسبقة ، وقف من آدم هذا الموقف ، وبعد ذلك أقسم بعزة الله أن يُغويكم جميعًا.

وإذا كان الحق سبحانه وتعالى قد حكى لنا القصة فكأنه أعطانا المناعة ، أى : أن الشيطان لم يفاجئنا .

مذادسا

 <sup>(</sup>١) يرجع لكشف الشبهات عن المشتبهات للشوكاني ، ففيه تفصيل مهم لشرح حديث ا الحلال
 بين والحرام بين وبينهما أمور مشتبهات ا.

وإنما وضع الحق أمامنا قصة الشيطان مع آدم واضحة جلية ليعطينا المناعة، بدليل أننا حين نريد أن نصون أجسامنا نجعل لأنفسنا مناعة قبل أن يأتي المرض، فنطعم أنفسنا ضد شلل الأطفال، وضد الكوليرا، وضد كذا، وكذا.

فكأن الله سبحانه وتعالى يذكر قصة الشيطان مع أبينا آدم ليقول لنا ؟ لاحظوا أن عداوته مسبقة .

وما دام له معكم عداوة مُسبقة فلن يأخذكم على غِرَّة ، لأن الله نبهكم لتلك المسألة مع الخلق الأول .

والشيطان عندما يُذكر في القرآن يُراد به مرّة عاصى الجن ؛ لأن طائع الجن مثل طائع البشر تمامًا ، ومرّة يريد به شياطين الإنس .

إذن : من الجن شياطين ، ومن الإنس شياطين .(١)

وحتى تستطيع أن تُفرِّق بين ما يُزيِّنه الشيطان، وبين ما تُزيِّنه لك نفسك ، فإن رأيت نفسك مُصراً على معصية من لون واحد فاعلم أن السبب هو نفسك ؛ لأن النفس تريدك عاصيًا من لون يُشبع نقصًا فيها ، فهى تُصر عليه .

- إنسان يحب المال ، فتتسلط عليه نفسه من جهة المال .

عملها دينسا

 <sup>(</sup>١) يتول تعالى :﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُوا شَيَاطِينَ الإنسِ وَالْجِنِّ يُوحِي بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعْضٍ (١) يتول تعالى :﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُوا شَيَاطِينَ الإنسِ وَالْجِنِّ يُوحِي بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعْضٍ أَن رُدُول عَرُوراً ..... (١١٧) ﴾ [الأنعام]

قال ابن كثير في تفسيره (٢ / ١٦٧) : «شيطان كل شيء مارده ا

وقد أخرج الإمام أحمد في مسنده (٥/ ١٧٨ ، ٢٦٥ ) عن أبي ذر قبال : أتيت النبي عَلَيْكُ الله وهو في المسجد فجلست فقال : يا أبا ذر هل صليت ؟ قلت : لا . قال : قم فيصل . قال : فقمت فصليت ، ئم جلست فقال : "يا أبا ذر تعوذ بالله من شر شياطين الإنس والجن . قال : قلت: يا رسول الله ، وللإنس شياطين ؟قال : نعم ".

- وإنسان آخر يحب الجنس ، فتتسلط عليه نفسه من جهة النساء .

- وثالث يحب الفخر والمديح ، فتتسلط عليه نفسه من جهة مَنْ ينافقه .

لكن الشيطان لا يُصرّ على معصية بعينها ، فإن رآك قد امتنعت عن معصية ، فهو يُزيِّن لك معصية أخرى ؛ لأنه يريدك عاصيًا على أية جهة .

فالشيطان هو الذي يُوسوس (١) للإنسان بالمخالفة لمنهج الله ، وعداوة الشيطان ظاهرة ، فإذا ما كانت العداوة سابقة ، فقد أنزل آدم وحواء من رتبة الطاعة إلى رتبة المعصية وجرَّاهما على المخالفة ، فخرجا من الجنة . كان من الواجب أن نحتاط في قبول هذه الوسوسة .

فالحق سبحانه يُحذِّر الناس جميعًا من اتباع خطوات الشيطان، بل إنه سبحانه يُحذَّر الذين آمنوا فيقول:

يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَتَبِعُوا خُطُواتِ الشَّيْطَانِ وَمَن يَتَبِعْ خُطُواتِ الشَّيْطَانِ فَإِنَّهُ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَتَبِعُوا خُطُواتِ الشَّيْطَانِ وَمَن يَتَبِعْ خُطُواتِ الشَّيْطَانِ فَإِنَّهُ يَا مُؤْمِنَا عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ مَا زَكَىٰ (٢) مِنكُم مِن أَحَد أَبِدًا يَامُرُ بِالْفَحْشَاءِ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلَيْمٌ (٢٠) 
 وَلَكِنَ اللَّهَ يُزَكِي مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ (٢٠)

كأن الشيطان له خُطُوات متعددة ، وليس خُطُوة واحدة ؛ لأن الشيطان \_ كما علّمنا \_ أثبت الله عداوته لبني آدم ، وهي عداوة مُسبّبة ، وليستُ كلامًا نظريًا .

(٢) زكا: طَهُر وصلح، فهو زكيّ، وهي زكية، قال نعالى: ﴿ لأَهْبَ لَكِ غُلامًا زَكِيًّا ١٠٥ ﴾
 [عريم] طاهرًا صالحًا، والزكاة: الطهارة وصفوة الشيء.

مدادیت

<sup>(</sup>١) الوسوسة والوسواس: الصوت المخفى ، وهو أيضاً صوت الحلى ، ويُقال لهَمْس الصائد والكلاب: وسواس ، والوسواس : الشيطان ، وقد وسوس فى صدره ووسوس إليه . إلسان العرب مادة : وسوس إ .

فلم يَقُل لنا الحق سبحانه: إن الشيطان عدو لكم ، دون أن يذكر لنا السبب أو الواقعة ، ولكنه سبحانه أكَّد عداوة الشيطان لنا بواقعة ثابتة ، فقد امتنع عن السجود لأبينا آدم ، وأبدًى ما في نفسه من حقد عليه حين قال :

﴿ أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ خَلَقْتَنِي مِن نَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينٍ... ۞ ﴾ [الأعراف] وقال أيضًا:

﴿ أَأَسْجُدُ لِمَنْ خَلَقْتَ طِينًا ١٦٥ ﴾ [الإسراء]

فلم يَكْتَفَ إبليس بالامتناع عن السجود فقط ، ولكنه امتنع وعلَّل الامتناع بأنه أفضل من آدم ، فهذه عداوة حَسك لمركز آدم عليه السلام.

الله سبحانه كان يُمكنه أن يكتفى بإخبارنا أن هناك شيطانًا سَيُوسُوس لكم وهو عدو لكم ، ولكنه سبحانه أكد ذلك بحادثة، وبيَّن أنها عداوة واضحة ومُسبَّة.

وما دام السيطان عَدُو لك ، فلا بُدَّ أيها الإنسان أن تتنبه ، فالله عمل لك حادثة الامتناع عن السجود لآدم حتى يُربِّى فيك مناعة من الشيطان ، فتتذكر عداوته ، ولا تتبع خُطواته أبدًا ، بدليل أنه تربَّص (١) ببنى آدم.

قال تعالى:

﴿ قَالَ أَرَأَيْتَكَ هَٰذَا الَّذِي كَرَّمْتَ عَلَى لَئِنْ أَخَرَتُنِ إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ لأَحْتَنِكُنُ (٢٠) ذُرِيَّتُهُ إِلاَّ قَلِيلاً (٢٠) ﴾ [الإسراء]

صدًا دينسا

 <sup>(</sup>١) ربص بالشيء: انتظر به شراً أو خيراً يحل به ، والتربُّص: الانتظار، قال الليث: التربص
 بالثيء أن تنتظر به يومًا ما. إلسان العرب ـ مادة: ربص أ ،

 <sup>(</sup>٢) أحتنكن: صاّخوذ من احتنك الجراد الأرض إذا أتى على نبتها. قال الأخفش: لأستأصلنهم
 ولأستميلنهم، واحتنك فلان ما عند فلان أى أخذه كله. إلسان العرب ـ مادة :حنك .

الحالال الطيب العليب العالم ال

وقال:

﴿ قَالَ فَيِعِزُتِكَ لَأُغُوِينَهُمْ أَجْمَعِينَ (١٥) إِلاَّ عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِينَ (١٥) ﴾ [ص] إذن: المسألة عداوة مُركَّزة ومرسُومة ، وضع الشيطان لها منهجًا ، ولم يتركها هكذا ، فعرف كيف يُقسم .

فالشيطان يدخل على الإنسان من باب عزة الله عن خلقه ؛ لأن الله لو أرادنا جميعًا مؤمنين ما استطاع الشيطان أن يقرب واحدًا منًّا.

لكن الله خلقنا مختارين ، فدخل لنا الشيطان من هذا الجانب ، ولكن الشيطان تدارك قوله ، وعرف أنه لا يستطيع أن يفعل شيئًا لم يُرِدّهُ الله ، فهو قال:

﴿ قَالَ فَبِعِزَّتِكَ لِأُغُويَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ (٨٣) ﴾

ثم تراجع وقال:

﴿ إِلاَ عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِينَ ١٥٠ ﴾

أى : أن الذي تختاره يارب لا أستطيع أن أقرب منه.

إذن: المسألة ليست بين الله وبين إبليس ، ولكنها بين إبليس وبنى آدم ، لللك يحذرنا الحق سبحانه من اتخاذه وذريته أولياء من دون الله ؛ لأنهم أعداء لنا جميعًا.

فيا مَنْ آمنوا تنبَّهوا إلى شرف إيمانكم بالله ، وابتعدوا عن الذي يُضعِف هذا الإيمان أو يَفُتُ (١) في عضد المؤمنين بأيِّ وسيلة.

<sup>(</sup>١) كلَّمه بـشىء ففتَّ فى ساعـده. أى: أضعـفه وأوهنه. ويُقـال : فتَّ فلان فى عَـضُدى ، وهَدَّ ركنىء السان العرب ـ مادة : فنت م

ولتتأكدوا أن الشيطان له خطوات يستدرجكم بها إلى المعصية ، فالشيطان يحب أن يكون ابن آدم عاصياً ، فإذا جاءه من جهة ووسوس له ليعصى الله فيها ، ووجد عنده صلابة في هذه الناحية لا يتركه ، ولكن ينقله إلى معصية أخرى، فهو ليس له خطوة واحدة كأن يوسوس لك بفعل كذا ، فإن لم تفعل يتركك.

لا ، ولكن إن وجدك ممتنعًا عنه في معصية ، ولم يقدر عليك فيها لا يتركك ، وإنما ينتقل بك إلى معصية أخرى ، وكأن لكل إنسان نقطة ضعف في تكوينه ، فيظل الشيطان يحاول معه حتى يصل إلى نقطة ضعفه،

والحق سبجانه يخبرنا عن مراد الشيطان من الإنسان ، فيقول :

﴿ إِنَّمَا يَأْمُرُكُم بِالسُّوءِ وَالْفَحْشَاءِ وَأَن تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لا تَعْلَمُونَ ٢٦٠ ﴾ ﴿ إِنَّمَا يَأْمُرُكُم بِالسُّوءِ وَالْفَحْشَاءِ وَأَن تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لا تَعْلَمُونَ ٢٦٠ ﴾ [البقرة]

والسوء هو كل عمل أضر فاعله بالآخرين ، وهو غير الذي يرتكب شيئًا يضر به نفسه فقط ، فالذي سرق أو قمل أو اعتدى على آخر قَدْفًا أو ضربًا أو إهائة ، فهذا فاعل للسوء.

ف مثل هذه الأعمال هي ارتكابٌ للسوء ، فالسوء عمل يكرهه الناس ، ويُقال: فلان رَجُلُ سوء ، أي : يَلقي الناس بما يكرهون.

أما الذي يشرب الخمر فقد يكون في عزلة عن الناس ، لم يرتكب إساءة إلى أحد ، لكنه ظلم نفسه.

فإنْ صنع الإنسان سُوءًا - أي: أضرَّ بغيره - فهذا اسمه «سوء»، أما حين يصنع فعلاً يضرُّ نفسه، فهذا ظلم النفس.

والفحشاء هي كل ذنب فيه حَدٌّ، وفيه عقوبة.

والحق سبحانه يقول:

﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدُّلِ وَالإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبَىٰ وَيَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنكَرِ وَالْبَغْيِ . . (3) ﴾

وقد قلنا: إن القرآن الكريم نَصَّ في أمر الزنا بأنه كان فـاحشـة ، وهذا هو الذنب الوحيد الذي سماه فاحشة.

ولكن العلماء حين تكلَّموا عن الفاحشة قالوا: هي الذنب العظيم الذي يبلغ من مرتكبه أنه يستره عن الناس حتى لا يراه أحد ، كأنه هو نفسه حين يصنعه يعلم أنه لا يصح أن يتجاهر به.

أما المنكر فهو الأمر الذي اجترأ أنْ يصنعه ، ولكن المجتمع يستنكره.

فهناك مرتبتان:

الأولى: هى الفحشاء ، وهى ما ستره الإنسان فى نفسه من الآثام ، فصاحب الإثم يتحرَّج أن يعرفه المجتمع ، فيستره.

الثانية: هي المنكر ، وهو ما تعالم به وأنكره المجتمع.

والشيطان يأمر بالسوء والفحشاء والمنكر ، فهو يريد الإنسان عاصيًا على

أى ِّ وجه كان ، فالشيطان يأتي للإنسان ويُزيِّن له طريق الباطل ، فهو يدخل من ناحية الغفلة في النفس البشرية ليُوقع أبناء آدم في المعصية.

ولو أن أبناء آدم حكَّموا عقولهم ، وهم يعرفون أن هناك عداوة مُسْبَقة بين آدم وإبليس ، وأن إبليس طلب من الله سبحانه وتعالى أن يُبقيه إلى يوم القيامة لينتقم من آدم وأولاده بإغوائهم على المعصية(١) .

لو تنبَّهنا إلى ذلك لأخذنا حذرنا ، وعندما تنكشف وسوسة الشيطان فإنه هرب.

فإبليس يدخل إلى ناحية الغواية بأن أقسم بعزة الله ، وأن الله عزيز لا يحتاج لخلقه ، ولا يضره سبحانه وتعالى من كفر ، ولا يزيد شيئًا في ملكه من أمن.

فاستغل الشيطان عزة الله في استغنائه عن خلقه ، فقال كما يروى لنا القرآن الكريم:

﴿ قَالَ فَبِعِزَّ تِكَ (٢) لِأُغُوِينَهُمْ أَجْمَعِينَ (١٠٠) ﴾ [ص1

والقرآن يشرح لنا كيف يُغوى إبليسُ بني آدم ، فيقول:

﴿ قَالَ فَهِمَا أَغُويْتُنِي لِأَقْعُدُنَّ لَهُمْ صِرَاطَكَ الْمُسْتَقِيمَ (1) ﴾ [الأعراف]

مدادیتا

أى : أن إبليس لا يجتهد في إغواء من باع نفسه للمعصية ، وانطلق يخالف ما أمر الله به ، فالنفس الأمارة بالسوء لها شيطانها ، وهي ليست بحاجة إلى إغواء ؛ لأنها تأمر صاحبها بالسوء.

ولذلك فإن إبليس لا يذهب إلى الخمارات وبيوت الدعارة ، ويبذل جهداً في إغواء من يجلسون فيها ؛ لأن كل من ذهب إلى هذه الأماكن هو من شياطين الإنس.

ولكن إبليس يذهب إلى مهابط الطاعة وأماكن العبادة ، هؤلاء يبذل معهم كل جَهده ، وكل حيلَه ليصرفهم عن عبادة الله ، ولذلك لابد أن نتنبه إلى أن إبليس لم يَقُل : لأقعدن لهم على الطريق المعوج .

فالطريق المعوج بطبيعته يتبع الشيطان ، فإبليس يريد أهل الطاعة ، يُزيِّن لهم المعصية ، ويُغريهم بالمال الحرام.

يقول الحق سبحانه:

﴿ ثُمُّ لاَتِيَنَّهُم مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَانِهِمْ وَعَن شَمَائِلِهِمْ وَلا تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَاكِرِينَ ﴿ آَنَ ﴾

هذه هي جهات الغواية (١) التي يأتي منها إبليس،

(من بين أيديهم) . أي : من أمامهم ، وهذه هي الجهة الأولى.

(ومن خلفهم) . أي : من ورائهم ، وهذه هي الجهة الثانية .

(وعن أيمانهم) . أي : من اليمين ، وهذه هي الجهة الثالثة ،

مدادینا

<sup>(</sup>١) أغواه: أضله وأوقعه في الغي والضلال. قال تعالى: ﴿ أَغُولَنَّاهُمْ كُمَّا غُولَيْنَا ﴿ آ ﴾ ﴿ القصص] أي : أضللناهم كما ضللنا. وغَوَى بمعنى خاب وضل لأنه انهمك في الجهل.

(وعن شمائلهم). أي : من الشمال ، وهذه هي الجهة الرابعة.

وكلنا نعلم أن الجهات سِتُّ، وليست أربعًا ، فما هما الجهتان اللتان لا يأتي منهما الشيطان ؟

هما (فوق ، وتحت) ، هرب إبليس من هاتين الجهتين بالذات ، ولم يَقُلُ ساتى لهم من فوقهم أو من تحتهم ؛ لأنه يعلم أن الجهة العليا تمثل الفوقية الإلهية ، وأن الجهة السُّفلى تمثل العبودية البشرية ، حينما يسجد الإنسان لله ، ولذلك ابتعد إبليس عن هاتين الجهتين تمامًا.

ومن العجيب أنك إذا نظرت إلى أبواق الإلحاد في كل عصر ، تجدها تأتى من الجهات التي يأتي منها الشيطان.

يقولون «تقدمي» جهة الأمام ، ويقولون «رجعي» جهة الخلف ، ويقولون «يميني» جهة اليمين ، ويقولون «يساري» جهة اليسار.

نقول لهم: نحن لَسنا في أيِّ جهة من هذه الجهات:

لا تقدميين .. ندعو إلى التحلُّل والفجور.

لا رجعيين .. نقول هذا ما وجدنا عليه آباءنا.

لا يساريين.. نُنكر الدين ونُناصر الكفر.

لا يمينيين ..نؤمن بالرأسمالية واستغلال الإنسان.

ولكننا أمة محمدية فوقية ، كل أمورنا من الله ، وما دامت أمورنا من الله سبحانه وتعالى ، فنحن لا نخضع لمساو لنا ، ولكننا نخضع لله العلى القدير ، وما دُمْتَ تخضع لأعلى منك ، فلا ذِلَّة أبدًا ، بل عِزَّة ورفعة.

هـ أدا ديننـا

نحن أمة محمدية فوقية ، نعلن عبودينا وخضوعنا لله ، ونتبع منهج السماء ، ولذلك فقد تميزنا عن البشر جميعاً ؛ لأن كل إنسان في الدنيا لا يخضع لله سبحانه وتعالى ولا يأخذ منهجه عنه ، فهو خاضع لمنهج بشرى وضعه مساو له من البشر.

والنفس البشرية لها هُويٌ تريد أن تُحقِّقه ؛ لذلك فهي تضع المنهج الذي يُمكِّنها من أنَّ تتميز به على الناس ، المنهج الذي تستفيد منه هي وحدها .

وقد يكون المنهج من وضع مجموعة أفراد أو طبقة. نقول: إن مناهجهم لفائدتهم ، ولكن الله سبحانه وتعالى يضع منهجه ليعطيك خيرًا ، لا ليأخذ منك الخير ، لأنه جلَّ جلاله مصدر الخير كله ، وهو ليس محتاجًا لما تملك ، ولا ما يملك كل البشر .

إذن : العدل والخير والعزة هي منهج السماء ، فالله لا يأخذ منك ولكن يعطيك ، ولا يُذلك ولكن يُعزك.

فالشيطان لا يأتي للإنسان من فوق ومن تحت ؛ لأن الفوقية هي الجهة التي يلجأ إليها العبد مُستُغيثًا ومُستجيرًا بربه ، والتحتية هي جهة العبودية الخاصة.

فالعبد أقرب ما يكون من ربه وهو ساجد (١١)، فهو في الحالتين محفوظ من تسلط الشيطان عليه ؛ لأن الله تعالى يقول :

۹۰ ــ هـ فادينيا

<sup>(</sup>۱) عن أبى هريرة رضى الله عنه أن رسول الله على الله على العبد من ريه وهو ساجد، فأكثروا الدعاء ، أخرجه سلم فى صحيحه (٤٨٢) ، وأحمد فى مسئده (٢ / ٤٢١) ، وأبو داود فى سننه (٨٧٥) .

# ﴿ إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلُطَانٌ إِلاَّ مَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْغَاوِينَ ﴿ آ ﴾ [الحجر] ويقول تعالى :

﴿ ثُمَّ لَآتِينَهُم مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَانِهِمْ وَعَن شَمَائِلِهِمْ وَلا تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَاكِرِينَ (آن) ﴾

فالشيطان يأتى من اليمين لِيُزهّد الناس ويصرفهم عن عمل الحسن والطاعة، واليمين رمز العمل الحسن ؛ لأن كاتب الحسنات على اليمين، وكاتب السيئات على الشمال، ويأتى عن شمائلهم لِيُغريهم بشهوات المعصية.

وإبليس لا يذهب إلى الخمَّارة لِيُغوى مَنْ فيها ، فمَنْ فيها اختاروا السلوك السيء ، ولذلك فَهُمْ لا يحتاجون إلى شيطان ، لأنهم هم أنفسهم شياطين.

مادادها ----

قال أبو حامد الغزالي في الإحياء (الجزء الأول): «السجود هو أعلى درجات الاستكانة ،
 فتمكن أعز أعضائك وهو الوجه من أذل الأشياء وهو التراب ، وإن أمكنك أن لا تجعل بينهما حائلاً فتسجد على الأرض فافعل ، فإنه أجلب للخشوع وأدل على الذل .

وإذا وضعت نفسك موضع الذل فاعلم أنك وضعتها موضعها ورددت الفرع إلى أصله، فإنك من التراب خُلقت وإليه تعود، فعند هذا جدَّد على قلبك عظمة الله، وقل "سبحان ربى الأعلى"، وأكدَه بالتكرار، فإن الكرَّة الواحدة ضعيفة الأثر،

فإذا رَقَ قلبك وظهر ذلك فلنصدق رجاءك في رحمة الله ، فإن رحمته تتسارع إلى الضعف والذل لا إلى التكبر والبطر ، فارفع رأسك مُكبرًا وسائلاً حاجتك ، ثم أكّد التواضع بالتكرار فَعُدْ إلى السجود ثانيًا ١٠.

لكن الشيطان يقف على باب المسجد ليرى الناس وهى تفعل الخير فيوسوس لهم ، وفي هذا إجابة لمن يقولون : إن الوساوس تأتيني لحظة الصلاة.

والصلاة \_ كما نعلم \_ هي أشرف موقف للعبد ؛ لأنه يقف بين يدَى الرب ؛ لذلك يحاول الشيطان أنْ يُلهي الإنسان عنها حتى يحبس عنه الثواب،

وهذه الوساوس ظاهرة صحية في الإيمان ، ولكنها تحتاج إلى اليقظة ، فساعة ينزغ الشيطان الإنسان نزغة ، فليتذكر قول الحق سبحانه:

﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَزْغٌ (١) فَاسْتَعِذُ بِاللَّهِ ﴿ ٢٠٠ ﴾ [الأعراف]

وعندما نستعيذ بالله من الشيطان يعرف الشيطان أنك مُنتبه له ، حتى ولو كنت تقرأ القرآن في أثناء الصلاة ووسوس لك الشيطان ، اقطع القراءة واستعذ بالله ، ثم واصل القراءة والصلاة (٢).

۹۲ - اهذا دینشا

<sup>(</sup>١) نَزُعُ الشيطان: وساوسه و تخسه في القلب بما يُسول للإنسان من المعاصى. إلسان العرب -مادة : نزغ ونزغ بين الرجلين : أفسد ما بينهما. قال تعالى : ﴿ مِنْ بَعْدِ أَنْ نُزَعَ الشَّيْطَانُ بَيْنِي وَبَيْنَ إِخُوتِي ٢٠٠٠ ﴾ [يوسف]

قال الجصاص في أحكام القرآن (٣/ ٥١): «وذلك يقتضى أنه متى استعاد بالله من شر الشيطان أعاده منه وازداد بصيرة في رد وسواسه والتباعد مما دعاه إليه ، ورآه في أخس منزلة وأقبح صورة لما يعلم من سوء عاقبته إن وافقه ، وهُونَ عنده دواعي شهوته».

<sup>(</sup>۲) عن عشمان بن أبى العاص أنه أتى النبى على فقال : يا رسول الله ، إن الشيطان قد حال بينى وبين صلاتى وقراءتى، يلبسها على فقال رسول الله على الذاك شيطان يقال له خنزب، فإذا أحسسته فتعوذ بالله منه. واتفل على يسارك ثلاثًا ، قال : ففعلت ذلك فأذهبه الله عنى . أخرجه مسلم فى صحيحه (٢٢٠٣) ، وأحمد فى مسنده (٤ / ٢١٣) .

وحين يعرف الشيطان أنك مُنتبه له مرة واثنتين وثلاثًا ، فهو يبتعد عنك ، فلا يأتي لك من بعد ذلك إلا إذا أحسَّ منك غفلة.

والحق سبحانه يُبيِّن لنا طريقة الشيطان في أَخْذ النصيب المفروض (١) من عباد الله ، فقال عن إبليس أنه قال :

﴿ وَلاَ صِلَّتُهُمْ . . (١٠٠) ﴾

والإضلال معناه أن يسلك الشيطان بالإنسان سبيلاً غير مؤدَّ للغاية الحميدة ؛ لأنه حين يسلك الشخص أقصر الطرق الموصِّلة إلى الغاية المنصوبة ، فمعنى ذلك أنه اهتدى.

أما إذا ذهب بعيدًا عن الغاية فهذا هو الضلال ، وكلما خَطَا الإنسان خُطُوة في هذا السبيل ابتعد عن الغاية ، وهذا الابتعاد عن الغاية هو الضلال المبين البعيد ، والإضلال من الشيطان يكون بتزيينه الشرَّ والقبح للإنسان ليبعده عن مسالك الخير والفضيلة.

ومن بعد ذلك يأتي على لسان الشيطان ما قاله الحق سبحانه في هذه الآية: ﴿ وَلَا مُنِيَّنَّهُمْ . . (١٦٠) ﴾

والأمانى هى أن ينصب الإنسان فى خياله شيئًا يستمتع به من غير أن يخطو له خطوة عمل تُقرِبه من ذلك ، ومثال ذلك: الإنسان الذى نراه جالسًا ويمنى نفسه قائلاً: سيكون عندى كذا..وكذا وكذا. ولا يتقدم خُطُوة واحدة لتحقيق ذلك.

مِذَا دِينَا

<sup>(</sup>١) قال ابن كثير في تنفسيره (٢ / ٥٥٦): «أي : معينًا مقدرًا معلومًا. قال قتادة : من كل ألف تسعمائة وتسعون إلى النار ، وواحد إلى الجئة » .

وكل أمنية لا تحفز الإنسان إلى عمل يُقرِّبه منها هي أمنية كاذبة ، ولذلك يُقال : « إن الأساني بضاعة الحمقي » ، والشيطان يُمنِّي الإنسان بأنه لا يوجد بعث ولا جزاء .

والحق سبحانه يقول:

﴿ يَا بَنِي آدَمَ لَا يَفْتَنَكُمُ الشَّيْطَانُ كَمَا أَخْرَجَ أَبُويْكُم مِّنَ الْجَنَّةِ يَنزِعُ عَنْهُمَا لِلْمَسْهُمَا لَيُرِيّهُمَا سَوْءَاتِهِمَا (١) إِنَّهُ يَرَاكُمْ هُوَ وَقَبِيلُهُ (١) مِنْ حَيْثُ لَا تَرُونَهُمْ إِنَّا جَعَلْنَا الشَّيَاطِينَ أُولِيَاءَ لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ (٢٧) ﴾ 
[الأعراف]

وهذا تحذير من فتنة الشيطان حتى لا يُخرِجنا من جنة التكليف ، كما فتن أبوينا فأخرجهما من جنة التجربة.

إذن: ففتنة الشيطان إنما جاءت لتخرج خلق الله عن منهج الله ، وحينما عصى إبليس ربَّه عزِّ عليه ذلك ، فبعد أن كان في قمة الطاعة صار عاصيًا لأمر الله معصية أدَّنه وأوصلته إلى الكفر ، لأنه ردَّ الحكم على الله.

إن ذلك قد أوغر صدره وأحنقه (٣) ، وجعله يوغل ويسرف في عداوة الإنسان ؛ لأنه عرف أن طرده ولعنه كان بسبب آدم وذريته.

عدادينيا

<sup>(</sup>١) السوءة: ما يقبح إظهاره وينبغى ستره. قال تعالى : ﴿ لَيُرِيّهُ كَيْفَ يُوارِي سَوْءَةَ أَخِيهِ ﴾ [المائدة : ٣] وجمعها سوءات قال تعالى : ﴿ يَا بَنِي آدَمَ قَدْ أَنزَلْنَا عَلَيْكُمْ لَسَاسًا يُوارِي سَوْءَاتِكُمْ وَرِيشًا ﴾ [الأعراف : ٣] . أي : يغطى عوراتكم ويسترها.

<sup>(</sup>٢) القبيل : الجماعة أو العشيرة أو الكفلاء أو الأعوان المناصرون.

<sup>(</sup>٣) الوغر : احتراق الغيظ، ومنه قيل : في صدره على وغر، أي : ضغن وعداوة وتوقد من الغيظ، ويقال : وغر صدره عليه. إذا امتلاً غيظًا وحقدًا. إلسان العرب عادة : وغر والحنق : شدة الاغتياظ .

ويعلمنا الحق سبحانه وتعالى أن نتنبه إلى أن الشيطان لن يكتفى بنفسه ، ولن يكتفى بالذرية ، بل سيزين لقوم من البشر أن يكونوا شياطين الإنس ، كما وجد شياطين الجن.

وهم مَن قال فيهم سبحانه:

﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُواً شَيَاطِينَ الإِنسِ وَالْجِنِ يُوحِي بَعْضُهُمْ إِلَىٰ يَعْضُهُمْ إِلَىٰ يَعْضُهُمْ إِلَىٰ يَعْضُهُمْ إِلَىٰ يَعْضُ خُرُفُ الْقَوْلِ غُرُورًا ١٠٠٠﴾ 
وكلمة ﴿ زُخْرُفَ الْقَوْلِ ١٠٠٠﴾ 
[الأنعام]

تعنى الاستمالة الني تجعل الإنسان يرتكب المعصية ، وينفعل لها ، ويتأثر بزخارف القول ، وكل معصية في الكون ، هكذا تبدأ من زخرف القول ، فللباطل دُعاته ، ومُروِّجوه ، ومُعلنوه،

إنهم يُزيِّنون للإنسان بعض شهواته التي تصرفه عن منهج الله ، بل إنهم يقولون إذا فعلوا فاحشة :

﴿ وَجَدْنَا عَلَيْهَا آبَاءَنَا وَاللَّهُ أَمْرَنَا بِهَا . ﴿ ٢٠٠٠ ﴾ [الأعراف]

والله سبحانه لا يأمر بالفاحشة.

ولذلك يقول تعالى :

﴿ أَتَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لا تَعْلَمُونَ ( 🗗 ﴾

[الأعراف]

 <sup>(</sup>١) الزخرف : الزينة . وقبال ابن الأعرابي في قبول، تعبالي: ﴿ زُخُوفُ الْقَوْلِ غُرُورًا ٢٠٠٠ ﴾
 [الأنعام] أي : حسن القول بترقيش الكذب . إلسان العرب مادة : زخرف أ .

والحق سبحانه يقول:

﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبَىٰ وَيَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنكَرِ وَالْبَغْيُ (١) يَعِظُكُمْ لَعَلَكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴿ ﴿ ﴾ [النحل]

والمنكر ليس مُحرَّمًا بالشرع فقط، بل هو ما يُنكره الطَّبْع السليم، وأيضًا فصاحب الطبع غير السليم يحكم أنه منكر إذا كانت المعاصي تعود عليه بالضرر.

هنا يقول : أعوذ بالله منها ، وإن كان هو يُوقِعها على الغير فهو يـعتقد أنها غير منكر.

وعلى سبيل المثال: نجد رجالاً يُبيح لنفسه أن يفتح عينيه على عورات الناس ، ويتلذذ بهذه المسألة ، لكنه ساعة برى إنسانًا آخر يفتح عينيه على عورته أو على ابنته مثلاً فإنه يرى في ذلك أبشع المنكرات.

لذلك لابد الله الله على المنكر حَداً يشملك ويشمل غيرك ، ولا تنظر إلى الأمر الذي تكلف به الآخرون.

وإياك أنَّ تقولَ: إنه حدد بصرى من أن يتمتع بجسم يسير أمامي. إنه سبحانه كما حرم نظرك إلى ذلك ، حرم أنظار الناس جميعًا أن ينظروا إلى محارمك ، وفي هذا صيانة لك.

\*\*\*

عدادينا

 <sup>(</sup>١) البغى: العدوان والاستطالة على الناس. وقال الأزهرى: معناه الكبر، والبغى الظلم والفساد.
 والفئة الباغية: هي الظالمة الخارجة عن طاعة الإمام العادل. إلسان العرب مادة : بغال.

## (")

### ... تقوى الله

تقوى الله هى مطلوب الحق سبحانه من عباده في جميع التكليفات الشرعية. وقديماً قالوا: التقوى هي العسمل بالتنزيل ، والخسوف من الجليل، والاستعداد ليوم الرحيل .

يقول الحق سبحانه:

## ﴿ وَتَزَوُّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقُوكَ وَاتَّقُونِ يَا أُولِي الأَلْبَابِ (١٩٧٠) ﴾ [البقرة]

وهذا يشمل زاد الدنيا والآخرة ، فإذا كان الزاد هو مَا تَقِى به نفسك من الجوع والعطش ، وهو خير لاستبقاء حياتك الفانية ، فما بالك بالحياة الأبدية التى لا فَناء فيها؟

ألاً تحتاج إلى زاد أكبر؟

فكأنَّ الزاد في الرحلة الفانية يُعلِّمك أن تتزود للرحلة الباقية.

والله سبحانه يُذكِّرنا بالأمور المُحسَّة ، وينقلنا منها إلى الأمور المعنوية ، ولكن إذا نظرت بعُمق وصدق وحق وجدت الأمور المعنوية أقوى من الأمور الحسية.

ولذلك نلاحظ في قوله سيحانه وتعالى :

91

﴿ يَا بَنِي آدَمَ قَدْ أَنزَلْنَا عَلَيْكُمْ لِبَاسًا يُوارِي سَوْءَاتِكُمْ وَرِيشًا (١) .. (٢) ﴾ [الأعراف]

هذا أمر حسى ، ويفيدنا ويزيدنا سبحانه «ريشاً». إنه سبحانه لا يوارى السوءة فقط ، وإنما زاد الأمر إلى الكماليات التي يتزين بها ، هذه الكماليات هي الريش ، أي : ما يتزين به الإنسان.

ثم قال الحق سبحانه:

﴿ وَلِيَاسُ التَّقُونَىٰ ذَلِكَ خَيْرٌ ١٦٠ ﴾ [الأعراف]

أى : أنعمتُ عليكم باللباس والريش ، ولكن هناك ما هو خير منهما ، وهو «لباس التقوى».

فإن كنت تعتقد في اللباس الحسى أنه ستر عورتك ، ووقاك حراً وبرداً ، وترداً ، وترداً ، وترداً ، وترداً ، وترينت بالريش منه ، فافهم أن هذا أمر حسى ، ولكن الأمر الأفضل هو لباس التقوى.

فاللباس الأول يُوارى عورة مادية ، ولباس التقوى يُوارى العورات القيمية والمعنوية ، وكل ذلك إنزال من أعلى .

وساعة يدعو الله سبحانه الناس إلى تقواه يقول:

﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبِّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِن نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثُ اللَّهَ الَّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ وَبَثُ (٢) مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيرًا وَنِسَاءً وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ١٠٠ ﴾

مدادینا

 <sup>(</sup>١) الريش والرياش؛ الخصب والمعاش والمال والأثاث واللباس الحسن الفاخر، إلسان العرب ـ مادة : ريش إ.

 <sup>(</sup>٢) بث : نشر وكثر . وبشئت الخبر فانبث ، أى انتشر . وانبث الجراد في الأرض : انتشر . إلسان
 العرب ـ مادة : بثث ! ...

[النساء]

ومعنى : ﴿ اتَّقُوا رَبُّكُمُ . . 🕤 ﴾

أى : اجعلوا بينكم وبينه وقاية.

وماذا أفعل لأتقنى ربنا؟

أوَّلُ التقوى أنَّ تؤمن به إلهًا ، وتؤمن أنه إله بعقلك ، إنه سبحانه يعرض القضية العقلية للناس ، فيقول :

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبُّكُمُ . . ① ﴾

ولم يقل: اتقوا الله ، لأن الله مفهومه العبادة ، فالإله معبود له أوامر وله نَواه ، والحق سبحانه لم يصل بالناس لمرتبة الألوهية بعد ، إنما هم لا يزالون في مرتبة الربوبية.

والربُّ هو : المتولِّى تربية الشيء ، خَلْقاً من عدم ، وإمدادًا من عُدم ، لكن أليس من حَقِّ المتولى خَلْقَ الشيء وتربيته أن يجعل له قانون صيانة؟

إن من حقه ومسئوليته أن يضع للمخلوق قانون صيانة ، ونحن نرى الآن أن كل مخترع أو صانع يضع لاختراعه أو للشيء الذي صنعه قانون صيانة.

بالله ، أيخلق سبحانه البشر من عدم ، وبعد ذلك يتركهم ليتصرفوا كما يشاءون؟ أم يقول لهم : اعملوا كذا وكذا ، ولا تعملوا كذا وكذا ، لكى تُؤدُّوا مهمتكم في الحياة ؟

إنه يضع دستور الدعوة للإيمان ، فقال :

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبُّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم . . ① ﴾

[النساء]

99

هذا دينت

إذن : فالمطلوب منهم أن يتقوا ، ومعنى يتقوا أن يقيموا الوقاية لأنفسهم بأن يُنفِّذوا أوامر هذا الربِّ الإله الذي خلقهم.

وبالله ، أيجعل خلقهم علَّة ، إلا إذا كان مشهودًا بها له؟

هو سبحانه يقول :

﴿ اتُّقُوا رَبُّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم . . . ① ﴾

كأنَّ خِلْقة ربنا لنا مشهود بها ، وإلا لو كان مشكوكًا فيها لَقُلْنَا له: إنك لم تخلقنا \_ ولله المثلُ الأعلى .

أنت تسمع من يقول لك: أحسِن مع فلان الذي صنع لك كذا وكذا ، فأنت مُقرُّ بأنه صنع أم لا؟

فإذا أقررت بأنه صنع ما صنع ، فأنت تستجيب لمن يقول لك مثل ذلك الكلام.

إذن : فَقَول الله:

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبُّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم . . ① ﴾ [النساء]

فكأن خَلْقَ الله للناس ليس مَحلَّ جدال ولا شك من أحد ، فأراد سبحانه أنْ يجذبنا إليه ، ويأخذنا إلى جنابه بالشيء الذي نؤمن به جميعًا ، وهو أنه سبحانه خلقنا ، إلى الشيء الذي يريده ، وهو أنْ نتلقى من الله ما يقينا من صفات جلاله.

المنادينا

وجاء سبحانه بكلمة «رب» ولم يقل: «اتقوا الله» ؛ لأن مفهوم الرب هو الذي خلق من عدَم، وأمَد من عدم من عدم الرب هو الذي خلق من عدم، وأمَد منه. مرتبة الكمال الذي يُراد منه.

وهو الذي خلق كل الكون ، فأحسن الخَلْق والصُّنُع.

ولذلك يقول الحق سبحانه:

﴿ وَلَئِن سَأَلْتَهُم (٢) مَّنْ خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وسخر الشمس والقمر لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فأنى يؤفكون (٢٠٠) ﴾

إذن: فقضية الخلق قضية مُسْتقرة ، وما دامت قضية مستقرة فمعناها: ما دُمْتم آمنتم بأنّى خالفكم فَلِي قدرة إذن ، هذه واحدة ، وربّيتكم. إذن: فَلِي حكمة.

وإله له قـدرة وله حكمة ، إما أنْ نخاف من قـدرته فنرهبه ، وإما أنْ نشكر حكمته فَنُقرّ بها.

واستقرار قضية الخلق في أذهان الناس من مُشْركي العرب وغيرهم أمرٌ ساقه الحق سبحانه في القرآن في مواضع كثيرة.

ملادشا الما

<sup>(</sup>۱) العَدَم والعُدُم والعُدُم: فقدان الشيء وذهابه. وغلب على فقد المال وقلَّته، والعَدَم: الفقر، وكذلك العُدُم. إلىان العرب مادة: عدم أ. وهذه المادة (عدم) لم ترد في شيء من القرآن الكريم، وقد قال تعالى: ﴿ هَلْ أَتَىٰ عَلَى الإنسانِ حين مِن الدَّهِرِ لَم يَكُن شيئاً مُذَكُوراً ﴾ الكريم، وقد قال تعالى: ﴿ هَلْ أَتَىٰ عَلَى الإنسانِ بعد أَن لم يكن شيئاً يذكر لحقارته وضعفه، [الإنسان: ١] أي : أنه سبحانه أوجد الإنسان بعد أن لم يكن شيئاً يذكر لحقارته وضعفه، إنفسير ابن كثير ٤ / ٤٥٣ أ.

<sup>(</sup>٢) المقصود بهم مشركو العرب، فَهُمْ كما يقول ابن كثير في تفسيره (٣/ ٤٣١): "معترفون بأنه المستقل بخلق السماوات والأرض والشمس والقمر وتسخير الليل والنهار، وأنه الخالق الرازق لعباده ومُقدَّر آجالهم، واختلافها واختلاف أرزاقهم... وقد كان المشركون يعترفون بذلك ، كما كانوا يقولون في تلبيتهم: لبيك لا شريك لك ، إلا شريكًا هو لك ، تملكه وما ملك».

فقال سبحانه:

﴿ وَلَئِن سَأَلْتَهُم مِّنَ خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ لَيْقُولُنَّ اللَّهُ قُلِ الْحَمْدُ لِلَّهِ بَلُ أَكْثَرُهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴿ ۞ ﴾

فَخَلْق هذه الأشياء لا أحد بستطيع ادعاء أنه خلقها ، وحتى لو سألت الكفار أنفسهم عمَّن خلقهم فسيقولون : الله. لأن عملية الخَلْق والإيجاد من الممكن أن يدعيها مَن لم يعملها ، ومع ذلك لم يَدَّعها أحد من البشر ؛ لأنها عملية أكبر من أن يدعيها أحد ؛ لأنها فوق قدرات البشر مجتمعين.

ولذلك يقول الحق سبحانه:

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ ضُرِبَ مَثَلٌ فَاسْتَمِعُوا لَهُ إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ لَن يَخْلَقُوا دُبَابًا وَلَوِ اجْتَمَعُوا لَهُ وَإِن يَسْلُبُهُمُ الذُبَابُ شَيْتًا لاَّ يَسْتَنْفِذُوهُ مِنْهُ ضَعُفَ الطَّالِبُ وَالْمَطْلُوبُ وَإِن ﴾

فهذه الآلهة لن تستطيع أن تخلق أقل شيء وهو الذباب ، حتى ولو اجتمعوا لتحقيق هذا الهدف ، وليس هذا فقط ، بل إن الذباب لو سلبهم شيئًا لا يستطيعون استرداده منه ، فإن كانت عملية خَلق الذباب صعبة عليكم فنتحدًاكم أن تستنقذوا ما يسلبه الذباب منكم.

فما دام الله سبحانه هو الذي خلق كل ذلك ، وأنزل منهجًا ، فعليكم أن تجعلوا بينكم وبينه وقاية ، تحميكم من صفات الجلال ، وتُقرِّبكم من آثار صفات الجمال ، وأن تسمعوا إلى البلاغ من الرسل عليهم السلام ، وإلى مطلوباته سبحانه،

مناديت

وما دام كل إنسان يعترف أن الخالق سبحانه والمالك هو الله تعالى ، فعلى الإنسان أن يقى نفسه النار.

والعجيب أن الجميع يجيب بأن الله سبحانه هو الذي خلق ، فالحق سبحانه يقول :

﴿ وَلَكِن سَأَلْتَهُم مِّنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَ اللَّهُ فَأَنَّىٰ يُؤْفَكُونَ ﴿ ﴿ ۞ ﴾ [الزخرف] ويقول أيضًا :

﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مِّنْ خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ . . [ ] ﴾ [لقمان ] ويقول أيضًا:

﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِن السَّمَاءِ وَالأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالأَبْصَارَ وَمَن يُخْرِجُ الْحَي وَمَن يُدَبِّرُ الأَمْرَ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ فَقُلْ أَفَلا الْحَي مِنَ الْمَيتِ وَيُخْرِجُ الْمَيتِ مِنَ الْحَي وَمَن يُدَبِّرُ الأَمْرَ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ فَقُلْ أَفَلا تَتَقُونَ وَنَ اللَّهُ مَا اللَّهُ فَقُلْ أَفَلا تَتَقُونَ وَآنَ اللَّهُ مَا اللَّهُ فَقُلْ أَفَلا اللَّهُ مَن الْمَيتِ وَيُخْرِجُ الْمَيتِ مِن الْحَي وَمَن يُدَبِّرُ الأَمْرَ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ فَقُلْ أَفَلا تَتَقُونَ وَآنَ اللَّهُ مَا اللَّهُ فَقُلْ أَفَلا السَّمْعَ وَالأَبْعِينَ وَيَعْرَجُ اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

ولذلك ؛ أما كان يجب أن نُرهف الآذان ، ونُعمِل الأبصار ، لنرى قدرة الله سبحانه الذى وهب لنا كل تلك النعم من رزق ، وسمع، وبصر ، وإحياء ، وإماتة ، وإحياء من ميت ، وتدبير الأمر كله ؟

أماً كان يجب أن نقول: يا مَنْ خلقتنا ، ماذا تنتظر مِنَّا ؛ لنعمر الكون الذي أوجدتنا فيه؟

فكيف \_ إذن \_ يتجه البعض بالعبادة لغير الله تعالى ، لشمس أو لقمر، أو ملائكة ، أو نبي ، أو صنم ؟

هـذا ديننــا

كيف ذلك ، والعبادة معناها إطاعة العابد للمعبود فيما يأمر به؟

وهل هناك إله بغير منهج يأمر به عباده ، ومَن عبد الشمس هل كلَّفَتْه الشمس بشيء ؟ م. لا.

إذن: يتساوى عندها مَنْ عبدها ، ومَنْ لم يعبدها ، وفي هذا نَقْص لألوهية كُلِّ معبود غير الله تعالى.

ولذلك يُنهى الحق سبحانه الآية بقوله :

﴿ أَفَلا تُتَّقُونَ ١٦٠ ﴾

وهذه كلمة قالها جميع الأنبياء والرسل لأقوامهم ، وقد ذكر الحق سبحانه ذلك.

فقالها هود لقومه عاد :

﴿ يَا قُومُ اعْبُدُوا اللَّهُ مَا لَكُم مِنْ إِلَه غَيْرُهُ أَفَلا تَتَّقُونَ ۞ ﴾ [الأعراف]

وقالها نوح لقومه ، قال تعالى :

﴿ وَلَقَدُّ أَرْسُلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ فَقَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُم مِنْ إِلَه غَيْرُهُ أَفَلا تَتَقُونَ (٢٠٠) ﴾

وقالها صالح لقومه ثمود ، قال تعالى:

﴿ إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ صَالِحٌ أَلَا تَتَقُونَ ﴿ ١٥ ﴾ إِنِي لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينٌ ﴿ ١٥ فَاتَقُوا اللّهَ وَأَطِيعُونِ ﴿ ١٥ ﴾

وقالها لوط لقومه ، قال تعالى:

﴿ إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ لُوطٌ أَلا تَتَقُونَ ١٦٥ إِنِي لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينَ ١٦٥ فَاتَّهُوا اللّهَ وَأَطِيعُونِ ١٦٥ ﴾

وقالها شعيب لقومه ، قال تعالى:

والتقوى من الوقاية .. والوقاية هي الاحتراس والبعد عن الشر .. لذلك يقول الحق تبارك وتعالى:

﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ ٦٠ ﴾

أى : اعملوا بينكم وبين النار وقاية ..احترسوا من أنْ تقعوا فيها.

ومن عجيب أمر هذه التقوى ، أنك تجد الحق سبحانه وتعالى يقول في القرآن الكريم \_ والقرآن كله كلام الله \_ (اتقوا الله) ويقول (اتقوا النار).

كيف نأخذ سلوكًا واحدًا تجاه الحق سبحانه وتعالى ، وتجاه النار التي سيُعذب فيها الكافرون؟!

الله تعالى يقول: ﴿ وَاتَّهُوا النَّارَ ... ﴿ وَاتَّهُوا النَّارَ ... ﴿ وَاتَّهُوا النَّارَ ... ﴿ وَاتَّهُوا النَّارَ ...

أى : لا تفعلوا ما يُغضِب الله حتى لا تُعذَّبوا في النار ، فكأنك قد جعلتَ بينك وبين النار وقاية ، بأن تركت المعاصى وفعلت الخير.

وقوله تعالى : ﴿ وَاتُّقُوا اللَّهُ ١٩٥٠ ﴾ [البقرة]

كيف نتقيه ، بينما نحن نطلب من الله كُلَّ النعم وكُلَّ الخير دائمًا؟ كيف يمكن أنَّ يتم هذا؟ وكيف نتقى مَن نحب؟

نقول: إن لله سبحانه وتعالى صفات جلال وصفات جمال.

مذا دينيا

أما صفات الجلال فتجدها في : القهار ، والجبّار ، والمذلّ ، والمنتقم ، والضّار . كل هذا من متعلقات صفات الجلال ، بل إن النار من متعلقات صفات الجلال.

أما صفات الجمال فهى : الغفار ، والرحيم ، وكل الصفات التي تتنزُّل بها رَحَمات الله وعطاءاته على خَلْقه.

فإذا كنت تَقِى نفسك من النار \_ وهي من متعلقات صفات الجلال \_ لابُدَّ أنْ تَقِى نفسك من صفات الجلال كلها ؛ لأنه قد يكون من متعلقاتها ما هو أشدُّ عذابًا وإيلامًا من النار.

فكأنَّ الحقَّ سبحانه وتعالى حين يقول: ﴿ اتقوا النار ﴾ و﴿ اتقوا الله ﴾ يعنى أن نتقى كل صفات جلاله ، ونجعل بيننا وبينها وقاية.

فمن اتقى صفات جلال الله ، أخذ صفات جماله.

ولذلك يقول رسول الله عربي :

«إذا كانت آخر ليلة من رمضان تجلى الجبار بالمغفرة».

وكان المنطق يقتضى أن يقول رسول الله عَنَّى : « تجلى الرحمن بالمغفرة » ، ولكن ما دامت هناك ذنوب ، فالمقام لصفة الجبار الذي يُعذِّب خَلْقه بذنوبهم ، فكأن صفة الغفار تشفع عند صفة الجبار.

وصفة الجبار مقامها للعاصين ، فتأتى صفة الغفّار لتشفع عندها ، فيغفر الله للعاصين ذنوبهم ، وجمال المقابلة هنا حينما يتجلى الجبار بجبروته بالمغفرة.

فساعة تأتى كلمة "جبار" يشعر الإنسان بالفرع والخوف والرعب، لكن عندما تسمع "تجلى الجبار بالمغفرة" فإن السعادة تدخل إلى قلبك ؛ لأنك

۱۰۲ منا دیننا

تعرف أن صاحب العقوبة \_ وهو قادر عليها \_ قد غفر لك.

والنار ليست آمرة ولا فاعلة بذاتها ، ولكنها مأمورة،

إذنُّ: فاستعدُّ منها بالآمر ، أو بصفات الجمال في الآمر.

والحق سبحانه يقول:

[آل عمران]

﴿ وَاتَّهُوا النَّارَ الَّتِي أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِينَ ١٦٠ ﴾

وهذا فيه سَلْب لمضَّرة ، وإيجاب لمنفعة ، فإنه يُوجِب لك منفعة الفلاح ، ويسلب منك مَضرَّة النار.

ولذلك يقول الحق تعالى:

﴿ فَمَن زُحْزِحٌ عَنِ النَّارِ وَأَدْخِلَ الْجَنَّةَ فَقَدْ فَازَ . . ٢٥٠٠ ﴾ [آل عمران]

لأنه إذا زُحزح عن النار ولم يعد في نار ولا في جنة ، فهذا حسن ، فما بالك إذا زُحزح عن النار وأُدْخل الجنة؟

إن هذا هو الفوز الكبير ، وهذا هو السبب في أن ربنا سبحانه وتعالى ساعة السير على الصراط سيرينا النار ونمر عليها ، لماذا؟

كى نعرف كيف نجانا الإيمان من هذه؟

وما الوسيلة كي نفلح ونتقى النار؟

إن الوسيلة هي اتباع منهج الله ، الذي جاء به على لسان رسوله عَيْطِيُّهِ .

حالادينا

فاتقاء الله هو باتباع منهجه ، فيُطاع الله باتباع المنهج فلا يُعصى ، ويُذكر فلا يُنسى ، ويُشكر فلا يُكفر (١) ، وطريق الطاعة يوجد في اتباع المنهج به افعل و «لا تفعل» و يذكر ولا ينسى؛ لأن العبد قد يطيع الله ، وينفذ منهج الله ، ولكن النعم التي خلقها الله قد تشغل العبد عن الله ،

والمنهج يدعوك أن تتذكر في كل نعمة : مَنْ أنعم بها، وإياك أن تُنسِيك النعمة المنعم ، وليشكر العبدُ الله ، ولا يكفر بالنعم التي وهبها له الله،

وما دُمْتَ أيها العبد تستقبل كل نعمة وتردُّها إلى الله ، وتقول : " ما شاء الله ، لا قوة إلا بالله " (٢) ولا تكفر بالنعم. أي : أنك تؤدى حَقَّ النعمة ، وكل نعمة يؤدى العبد حَقَّها ، تعنى أنها نعمة شكر العبد ربَّه عليها ، ولم يكفُر بها،

وقد قال تعالى:

۸۰۸ مذا دیننا

<sup>(</sup>١) ذكره ابن كثير في تفسيره (١ / ٣٨٧) من قول ابن مسعود رضى الله عنه موقوفًا عليه، وقال: «وقد رواه ابن مردويه... وكذا رواه الحاكم في مستدركه ،. عن ابن مسعود مرفوعًا فذكره، ثم قال: صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه كذا قال، والأظهر أنه موقوف والله أعلم».

<sup>(</sup>٢) وقد ذكر تبارك وتعالى هذا في قرآنه فقال : ﴿ وَاصْرِبُ لَهُم مَثْلاً رَجُلَيْنِ جَعَلْنا لأَحَدهِما جَنْتَيْنِ مِنْ أَعْنَابٍ وَحَفَقْناهُمَا يَنخُلِ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمَا زَرْعًا \*كُلْتَا الْجَنْتِينِ آتَتَ أَكُلْهَا وَلَمْ تَظْلَم مَنهُ شَيْنًا وَفَجَرْنَا خَلالَهُمَا نَهَرًا \* وَكَانَ لَهُ ثَمَرٌ فَقَالَ لصَاحِبِهِ وَهُو يُحَاوِرُهُ أَنَا أَكْثَرُ مِنكَ مَالاً وَأَعَزُ نَفُراً \* وَدَخَلَ جَنَّهُ وَهُو ظَالَمٌ لَنَفْهِ قَالَ مَا أَظُنُ أَن تَبِيدُ هَذِهِ أَبَدًا \* وَمَا أَظُنُ السَّاعَةَ قَائمةً وَلَيْن رُددتُ وَدَخَلَ جَنَّهُ وَهُو يُحَاوِرُهُ أَكُفُرتَ بِاللّذِي خَلَقْكَ مِن تُرَابِ إِلَى رَبِي لأَجِدُنَ خَيْرًا مَنْهَا مُنَقَلِبًا \* قَالَ لَهُ صَاحِبُهُ وَهُو يُحَاوِرُهُ أَكْفُرْتَ بِاللّذِي خَلَقْكَ مِن تُرَابِ اللّهُ مِن نُطْفَة ثُمُ سَواكَ رَجُلاً \* لَكُنّا هُو اللّهُ رَبِي وَلا أَشْرِكُ بِرَبِي أَحَدًا \* وَلَولًا إِذْ دَخَلْتَ جَنَّكَ قُلْتُ مَا شَاءَ اللّهُ لا قُوةً إِلاّ بِاللّهِ ﴾ [الكهف : ٢٠ - ٢٠]

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ . . ( ١٠٠ ) ﴾ [آل عمران] وقد قبل في معنى ﴿ حَقَّ تُقَاتِهِ . . ( ٢٠٠ ) ﴾

أى: أنه لا تأخذك في الله لَوْمة لائم، أو أن تقول الحق ولو على نفسك ، هذا ما يُقال عنه «حق التقى». أي : التقى الحق الذي يُعتبر تقيًا بحق وصدق(١).

وقال العلماء: إن هذه الآية عندما نزلت وسمعها الصحابة ، استضعف الصحابة نفوسهم أمام مطلوبها ، فقال بعضهم: مَنْ يقدر على حَقِّ التَّقي؟

ويُقال: إن الله أنزل بعد ذلك (٢):

﴿ فَاتَّقُوا اللَّهَ مَا اسْتَطَعْتُمْ . . [آ] ﴾ [التغابن]

وقد يتساءل متسائل:

الذي يتقى الله حَقَّ تقاته خير"، أم الذي يتقى الله ما استطاع؟

طبعًا ، حقّ تقاته خَيْرٌ من قَدر الاستطاعة ، فالذي يُطبِّق الآية الكريم: ﴿ التَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ . ٢٠٠٠ ﴾ [آل عمران] يُحقِّق خيرًا أكبر في عمله ، ولكنه لا يستطيع أن يتقى الله حَقَّ تُقَاته إلا في أعمال محدودة جدًا.

إذن: الخير هنا أكبر، ولكن العمل الذي تنطبق عليه الآية محدود.

منادينها ---

 <sup>(</sup>۱) قال ابن عباس: «حق تقاته» أى: «يجاهدوا في سبيله حق جهاده ، ولا تأخذهم في الله لومة لائم ، ويقوموا بالقسط ولو على أنفسهم وآبائهم وأبنائهم «ذكره ابن كثير في تفسير»
 (۱/ ۳۸۸) .

<sup>(</sup>٢) ذكر ابن كثير في تفسيره (٤ / ٣٧٧) أن سعيد بن جبير قال في هذه الآية : الد ولت هذه الآية ﴿ اتَّقُوا اللّه حَقَّ تُقَاتِه ﴾ [آل عسران: ١٠٠] اشتد على القوم العمل ، فقاموا حتى ورمت عراقيبهم ، وتقرحت جياههم ، فأنزل الله هذه الآية ﴿ فَاتَقُوا اللّه ها استَطَعْتُم ۚ ﴾ [التغابن: ١٦] تخفيفًا على المسلمين اله

أما قوله تعالى:

﴿ فَاتَّقُوا اللَّهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ .. (٢٠) ﴾

[التغابن]

فإنه قد حدَّد التقوى بقدر الاستطاعة ؛ ولذلك تكون الأعمال المقبولة كثيرة، وإنَّ كان الأجر عليها أقَلَّ.

عندما نأتى إلى النتيجة العامة .. أعمال أجرها أعلى، ولكنها قليلة ومحدودة جداً .. وأعمال أجرها أقل ولكنها كثيرة.. أيهما فيه الخير؟

طبعًا الأعمال الكثيرة ذات الأجر الأقلّ في مجموعها تفوق الأعمال القليلة ذات الأجر المرتفع.

فاتقاء الله حَقَّ تقاته خَيْرٌ من اتقاء الله قَدْر الاستطاعة ، ولكن في المحصِّلة العامة فالخير في الآية التي نصَّت على الاستطاعة.

والحق سبحانه يقول:

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبُّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِن نَفْسٍ وَاحِدَة .. ( ) ﴿ [النساء] وقوله تعالى : ﴿ خَلَقَكُم مِن نَفْسٍ وَاحِدَة ( ) ﴾ [النساء] المقصود بها آدم، وقوله تعالى : ﴿ خَلَقَكُم مِن نَفْسٍ وَاحِدَة ( ) ﴾ [النساء] المقصود بها حواء.

والحق سبحانه يقول:

﴿ وَفِي أَنفُسِكُمْ أَفَلا تُبْصِرُونَ ١٠٠ ﴾

[الذاريات]

أى : يكفى أنْ تجعل من نفسك عَالَمًا ، هذا العَالَم موجود فيه كل ما يثبت قدرة الحق ، وأحقيته لأن يكون إلهًا واحدًا ، وإلهًا معبودًا ، مُستحقًا لتقوانا والخوف منه سبحانه.

فالحق سبحانه قال:

۱۱۰ ---

### ﴿ وَهُو الَّذِي أَنشَأَكُم مِن نَّفْسِ وَاحِدَة . . ( ٥٠ ) ﴾

وهذا إخبار من الله تعالى أنه خلق الناس من نفس واحدة ، هي نَفْس آدم ، وهو أيضًا استقراء في الوجود ، وهو ما نسميه «التنازل للماضي».

لأنك لو نظرت إلى عدد العالم في هذا القرن ، ثم نظرت إلى عدد العالم في القرن الذي مضى تجده نصف هذا العدد ، وإذا نظرت إليه في القرن الذي قبله تجده ربع تعداد السكان الحاليين.

وكلما توغلت في الزمن الماضي ، وتذهب فيه ، وتبعد يقلُّ العدد ويتناهى الله أن نصل إلى «نفس واحدة» ، وهذا ما ذكره الله لنا،

ولقائل أن يقول: كيف تكون نفسًا واحدة ، وهو القائل سبحانه:

﴿ وَمِن كُلِّ شَيْءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْنِ . . [ الذاريات ]

ونقول : إن الحق سبحانه وتعالى خلق النفس الواحدة ، وأوضح أيضًا أنه خلق من النفس الواحدة زوجها ، ثم بدأ التكاثر.

إذن : فالاستقراء الإحصائي في الزمن الماضى يدل على صدق القضية ، وكذلك كل شيء متكاثر في الوجود من نبات ومن حيوان ، تجدها تواصل التكاثر.

وإن رجعت بالإحصاء إلى الماضى ، تجد أن الأعداد تقل وتقل إلى أن تنتهى إلى أصل منه التكاثر،

إنه يحتاج إلى اثنين:

﴿ سَبْحَانَ الَّذِي خَلَقَ الْأَزْوَاجَ كُلُّهَا . . [ ] ﴾

[س]

ولماذا لم يَقُلُ زوجين وجاء الحق هنا بقوله:

﴿ مِن نُفْسِ وَاحِدَةٍ . . ① ﴾

أوضح العلماء أن هذا دليلٌ على الالتحام الشديد ؛ لأننا حين نكون من نفس واحدة فكلنا \_ كل الخَلْق \_ فيها أبعاض من النفس الواحدة.

وقُلْنا من قبل: إننا لو أتينا بسنتيمتر مكعب من مادة مُلوّنة حمراء مثلاً ، ثم وضعناها في قارورة ، ثم رججنا القارورة نجد أن السنتيمتر المكعب من المادة الحمراء قد انتشر في القارورة ، وصار في كل قطرة من القارورة جزء من المادة الملونة.

وهَبُ أننا أخذنا القارورة ووضعناها في برميل ، ثم رججنا البرميل جيدًا سنجد أيضًا أن في كل قطرة من البرميل جزءًا من المادة الملونة ، فإذا أخذنا البرميل ورميناه في البحر فستنسابُ المادة الملونة ليصير في كل قطرة من البحر ذرة متناهية من المادة الملونة.

إذن: ما دام آدم هو الأصل، وما دُمناً ناشئين من آدم ، وما دام الحق سبحانه قد أخذ حواء من آدم الحي فصارت حَية. إذن: فحياتها موصولة بآدم وفيها من آدم ، وخرج من آدم وحواء أولاد فيهم جُزْء حيّ.

وبذلك يردُّنا الحق سبحانه إلى أصل واحد، لِيُشِر ويُحرِّك فينا أصول التراحم والتواد والتعاطف.

ومن فضل الله سبحانه أنه تعالى خلقنا جميعًا ، أى بنى آدم من نفس واحدة ليحدث أنس التآلف في حركة الحياة ، ولكل جنس قانونه ونظامه والتقاءاته ومعاشرته.

الاست

فلو أن الإنسان خُلِق من أجناس مختلفة لتعذَّر عليه الائتلاف واتحاد الحركة والأنْس في المعيشة ، فخلقكم من نفس واحدة .

وأيضًا ليثبت التساوى في الأصل ، فلا مَزِيّة لأحد لأنه خُلِق من جنس أعلى من الآخر.

ولذلك الحق سبحانه وتعالى حينما يردُّنا إلى الأصل يقول الرسول عَلَيْكُم : ولذلك الحق سبحانه وتعالى حينما يردُّنا إلى الأصل يقول الرسول عَلَيْكُم : وآدم من تراب، (١١)

أى: لا فَضْلَ لأحدكم على الآخر إلا بحسنه فيما يستقبل عن ربه.

قال تعالى : ﴿ إِنَّ أَكُرُ مَكُمْ عِندُ اللَّهِ أَتْفَاكُمْ ١٠٠٠ ﴾ [الحجرات]

ولا بُدَّ أن يحدث تعايش بينهم ، وحركة الحياة تجمعهم ، فلابُد آن يكون بينهم إلف في أن يكونوا من جنس واحد ، فلا بُد للمجتمع أن تكون النفس واحدة ، حتى تتساند حركته ، ويكون هناك إلف ومودة ورحمة .

وما النفس الواحدة؟

فآدم عليه السلام خُلق بالشكل المعروف، والحق سبحانه قال عن آدم:

114

<sup>(</sup>۱) عن ابن عمر بين أن رسول الله على خطب الناس يوم فتح مكة فقال: يأيها الناس إن الله قد أذهب عنكم عبية الجاهلية وتعاظمها بآبائها، فالناس رجلان: بر تقى كريم على الله ، وفاجر شقى هين على الله ، والناس بنو آدم ، وخلق الله آدم من تراب الخرجه الترمذي في سننه (۳۲۷۰) وأخرجه من حديث أبى هريرة الإمام أحمد في مسنده (۲/ ٣٦١) وأبو داود في سننه (۱۱۹) .

## ﴿ فَإِذَا سُوِّيتُه (١) وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُوحِي . . (٢٠٠٠) ﴾

لم يتكلم الحقُّ سبحانه عن حواء ، أخلقها منه؟ أم خلقها خَلْقاً مثل خَلْق آدم وسوّاها مثله ، ثم طمرها في خَلْق آدم ، مما يدلُّ على أن المرأة محجوبة حتى في قصة الخلق.

والحق سبحانه حينما تعرَّض لقصة آدم عليه السلام لم يوضح لنا كيف تَمَّ خَلْق حواء ، ولكنه أدخل حواء في خطابه لآدم عليه السلام.

﴿ وَقُلْنَا يَا آدَمُ اسْكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةَ وَكُلا مِنْهَا رَغَدُا(٢) حَيْثُ شِئْتُمَا وَلا يَقُرْبَا هَذِهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ الظَّالِمِينَ ۞ ﴾ وَالبَقرة ]

وليس لأحد أن يقول لنا: إن حواء كانت ضِلعًا من آدم ؛ لأنه قد يقول قائل وله الحق:

ولماذا نأخذ معنى خَلْق حواء من نفس آدم بمثل هذا التصور؟

ألم يَقُل الحق سبحانه:

﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنفُسِكُمْ . . (٢٥) ﴾

أأخذ الله محمدًا عِيْكِيُّ من نفوسنا وكوَّنه؟

۱۱٤ مذا دینیا

<sup>(</sup>١) سويته: سويت خلقه وصورته، إراجع: تفسير القرطبي ٥ / ٣٧٤٧]. وقال تعالى : ﴿ أَيَحْسَبُ الإنسَادُ أَنْ يُتَوَكُّ سَدَى ﴿ آ ﴾ أَلَمْ يَكُ نَطْفَةً مَنْ مَنِي يَمْنَى (٣٠٠ ثُمَّ كَانَ عَلقة فَخَلقَ فَسُوكِي (٢٠٠٠) ﴾

قال ابن كشير في تفسير هذه الآيات : «أي : فـصار علقة ثم مضغـة ثم شكل ونفخ فيه الروح فصار خلقًا آخر سويًا سليم الأعضاء ذكرًا أو أنثى بإذن الله وتقديره».

<sup>(</sup>٢) رَغُدُ العيش: اتسع وطاب، وقوله: ﴿ وَكُلا مِنْهَا رَغُدًا حَيْثُ ثَيْتُمَا ( ] ﴾ [البقرة] أي : أكلا طيبًا مُوسَعًا عليكم فيه.

لا ، إنما هو رسول من جنسنا البشرى ، وكأنه سبحانه قد أشار إلى دليل ؛ لأن خَلق حواء قد انطمست معالمه عَنَّا ، ولأنه أعطانا بيان خَلق آدم وتسويته من طين ومراحل خَلقه إلى أن صار إنسانًا.

ولذلك يجوز أن يكون قد جعل خَلْق آدم هو الصورة لخلق الجنس الأول، وبعد ذلك تكون حواء مثله.

فيكون قوله سبحانه: ﴿ وَخَلَقُ مِنْهَا زُوْجَهَا . ٠٠٠ ﴾

أى : من جنسها ، خلقها من طين ثم صَوَّرها الخ ، ولكنه سبحانه لم يُعِد علينا التجربة في حواء كما قالها في آدم. (١)

أو المراد من قوله (منها) أى: من الضلع . وهذا شيء لم نشهد أوله ، والشيء الذي لم يشهده الإنسان ، فالحجة فيه تكون مِمَّنْ شهده ، وسبحانه أراد أن يرحمنا من متاهات الظنون في هذه المسألة ، مسألة كيف خلقنا ؟ وكيف جئنا ؟

والحق سبحانه يقول:

﴿ مَّا أَشْهَدَتُهُمْ خَلْقَ السَّمَوَاتِ والأَرْضِ وَلا خَلْقَ أَنفُسِهِمْ وَمَا كُنتُ مُتَّخِذَ الْمُضلِينَ عَضُدُّا(٢) ۞ ﴾

مذا دينيا

وقال ابن كثير في تفسيره (١ / ٤٤٨): «خلقت حواء من ضلعه الأيسر من خلفه وهو نائم فاستيقظ فرآها فأعجبته ، فأنس إليها وأنست إليه «،

<sup>(</sup>٢) العضد: ما بين المرفق إلى الكتف، ويستعمل مجازًا للمعين المساعد. قال تعالى : ﴿ وَمَا كُنتُ مُتَّخَذَ الْمُصْلِينَ عَضُداً ۞ ﴾ [الكهف] أي : أعوانًا مساعدين.

وما داموا لم يشهدوا خَلَق السماوات والأرض ، ولا خَلْق أنفسهم ، فلا بُدَّ أن تأخذ ذلك عن الله، فما ينبئنا به الله عن خلق السماوات والأرض ، وعن خلقنا هو الحقيقة ، وما يأتينا عن غير الله سبحانه وتعالى فهو ضلال وزَيف.

فالحق سبحانه لم يُشْهد أحدًا على كيفية خَلْق السماء والأرض وخَلْق الإنسان ، فنحن لا نأخذ معلومات عن كيفية الخَلْق بعيدًا عن القرآن .

فإنْ حُـدُّثُتم كيف خُـلِقْتم بصـورة تختلف عَـمَّا جـاء في القرآن ، فـقولوا : كذبتم.

وقد أخبرنا الحق سبحانه عن كيفية الخلق، فبيَّن أنه سبحانه خلق الإنسانَ من التراب والماء فصار طيئًا، ثم استوى الطين، فصورة والحق صورة الإنسان، ونفخ فيه الروح، وآخِرُ مراحله في الإبجادهي الروح؛ لذلك فخروج الروح هو أول مرحلة في الموت.

فعظمة الله سبحانه أنه خلقكم من نفس واحدة وخلق منها زوجها ، خلق الرجل وخلق الأنثى ، وهي من جنسه ، ولكنها تختلف معه في النوع ، بحيث إذا التقيا معًا أنشأ الله منهما رجالاً ونساء.

ولذلك يقول الحق تعالى :

﴿ وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً. . ① ﴾

ولنا أن نتامل حكمة الخالق الذي ربط الرجل والمرأة برباط تحملً مستوليات عُمران الكون ، بأن تبدأ المستولية بينهما برغبة ولذّة ، ثم تعب وتضحيات في سبيل الأبناء.

١١١٠ المادينا

إن التأمل للحظة لقاء الرجل بالمرأة في فراش الزوجية والاستمتاع الحسي في حدود أوامر الله (١)، هذا التأمل يجعلنا نقول :

إنه لولا عطاء الحق لنا من انسجام وحنان ومودة وترابط ولذة ، لما كان قادرًا على تعمير الكون.

إن قمة اللقاء الذي يحدث منه التوالد مصحوبة بلذة ، وذلك من حكمة الخالق جَلَّ وعَلاً ، حتى لا بهرب الإنسان من تعمير الكون بالذرية التي تخلفه عملاً في الأرض.

وبهذا تتحقق عمارة الأرض التي قال عنها الحق سبحانه:

﴿ هُوَ أَنشَأَكُم مِنَ الأَرْضِ وَاسْتَعْمَرَكُمْ فِيهَا . . [ ] ﴾ [ هود ]

والحق سبحانه جَلَّت مشيئته في الإنشاء ، فهو ينشئ الإنسان من التقاء الزوج والزوجة ، وإن أرجعت هذا الإنشاء إلى البداية الأولى في آدم عليه السلام ، فستجد أن الحق سبحانه وتعالى قد خلقه من نفس مادة الأرض، والأرض مخلوق من مخلوقات الله.

ملادينسا

<sup>(</sup>١) استمتاع الرجل الحسى بزوجته له حدود وله آداب على الزوج أن يلتزم بها:

فتستحب المداعبة والملاعبة والملاطفة والتقبيل والانتظار حتى تقضى المرأة حاجتها.

وأمر الإسلام بستر العورة في كل حال، إلا إذا اقتضى الأمر كشفها ، ويجوز كشفها عند
 الجماع ، ولكن لا ينبغى أن يتجرد الزوجان تجردًا كاملاً.

<sup>-</sup> ويُسن أن يسمى الإنسان ويستعيذ عند الجماع.

<sup>-</sup> يحرم التكلم بما يجرى بين الزوجين أثناء المباشرة ، وهو أمر مخالف للمروءة،

<sup>-</sup> يحرم إتيان المرأة في دبرها ، ولا حرج في إنبان النساء بأى كيفية ، ما دام ذلك في الفرج. |راجع كتاب فقه السئة ـ للشيخ سيد سابق ٢ / ٢٤٣ - ٢٤٥ .

فمنى الزوج وبويضة الزوجة يتكوّنان من خُلاَصة الدم ، الذي هو خُلاَصة الالله ، الذي هو خُلاَصة الأغذية وهي تأتى من الأرض ، فسواء رمزت لآدم بإنشائه من الأرض ، أو أبقيتها في ذريته ، فكل شيء مَرّدُه إلى الأرض.

إذن: فهي عملية مقصودة ، وعناية وغاية وحكمة.

والحق سبحانه حينما يقول:

﴿ وَبَتْ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً . . ① ﴾ [النساء]

أى: من آدم وحواء . واكتفى تعالى بأن يقول : "نساء" ولم يَقُلُ : كثيرات، لماذا؟ لأن المفروض فى كل ذكورة أن تكون أقلَّ فى العدد من الأنوثة، وأنت إذا نظرت مثلاً فى حقل فيه نخل، تجد كم ذكراً من النخل، وكم أنثى؟ ستجد ذكراً أو اثنين.

إذن : القِلَّة في الذكورة مقصودة ؛ لأن الذَّكَر مُخصِّب ، ويستطيع الذَّكر أن يُخصِّب آلافًا.

فإذا قال الله سبحانه:

﴿ وَبَثُ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيرًا . . ① ﴾

فالذُّكورة هي العنصر الذي يُفترض أن يكون أقلَّ كـثيرًا ، فماذا عن العنصر الثاني وهو الأنوثة؟

لابد أن يكون أكثر.

ونريد أن نفهم هـذه كي نأخذ منها الدليل الإحـصائي على وجـود الخالق، فهو سبحانه: ﴿ وَبَتْ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيرًا وَنسَاءً . . (1) ﴾

١١٨ -

والجمع البشرى الذي ظهر من الاثنين سَيَّبَتُّ منه أكثر ، وبعد ذلك يُبَثُّ من المبثوث الثاني مبثوثًا ثالثًا ، وكلما امتددنا في البَّثِّ تنشأ كثرة.

وعندما تنظر لأيِّ بلد من البلاد تجد تعداده منذ قرن مضى أقلَّ بكشير جدًا من تعداده الآن.

مثال ذلك : كان تعداد مصر منذ قرن لا يتعدى خمسة ملايين ، ومن قرنين كان أقلَّ عددًا ، ومن عشرة قرون كان أقلَّ ، ومن عشرين قرنًا كان أقلَّ.

إذن : فكلما امتدَّ بك المستقبل فالتعداد يزيد ؛ لأنه سبحانه يبثُّ من الذكورة والأنوثة رجالاً كثيرًا ونساء ، وسيبث منهم أيضًا عددًا أكبر،

فكلما تقدم الزمن تحدث زيادة في السكان ، ونحن نرى ذلك في الأسرة الواحدة ، إن الأسرة الواحدة مكونة عادة من أب وأم ، وبعد ذلك يمكن أن نرى منهما أبناء وأحفاداً ، وعندما يطيل الله في عمر أحد الوالدين يرى الأحفاد ، وقد يرى أحفاد الأحفاد.

إذن: كلما تقدم الزمن بالمتكاثر من اثنين يزداد، وكلما رجعت إلى الماضى يقل ، فالذين كانوا مليوناً من قرنين ، وسلسلها حتى يكونوا عشرة فقط، والعشرة كانوا أربعة، والأربعة كانوا اثنين، والاثنان هما آدم وحواء،

فعندما يقول الحق سبحانه إنه خلق آدم وحواء ، وتحاول أنت أنْ تُسلسل العالم كله سترجعه لهما ، وما دام التكاثر ينشأ من الاثنين ، فمن أين جاءا؟

الحق سبحانه يوضح لنا ذلك بقوله:

﴿ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكَرٍ وَأَنشَىٰ . . [ 🗗 ﴾

[الحجرات]

والحق تعالى بعد أن يقول :

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبُّكُمُ . . ① ﴾

[النساء]

يقول بعد هذا في نفس الآية:

﴿ وَاتُّقُوا اللَّهُ الَّذِي تُسَاءَلُونَ بِهِ وَالأَرْحَامَ . . ( ) ﴾

لقد قدَّم الحقُ سبحانه الدليل أولاً على أنه إله قادر ، وخلقكم من عَدَم ، وأمدَّكم من عُدَم ، وأمدَّكم من عُدُم ، وسخَّر العالم لخدمتكم ، وقدَّم دليل البَثِّ في الكون المنشور الذي يوضح أنه إله ، فلا بُدَّ أنْ تتلقَّوا تعليماته ، ويكون معبودًا منكم ، أي : مُطاعًا ، والطاعة تتطلب منهجًا: افعل ولا تفعل.

وأنزل الحق سبحانه القرآن كمنهج خاتم، ويقول:

﴿ وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالأَرْحَامَ . . ① ﴾

إنه سبحانه بعد أن أخذهم بما يتعاملون ويتراحمون ويتعاطفون به أوضح لهم : أنتم مع أنكم كنتم عملى فترة من الرسل ، إلا أن فطرتكم التي تتغافلون عنها تعترف بالله كخالق لكم.

فتعظيم الله أمر فطرى فى البشر ، ولذلك فأنت إذا أردت إنفاذ أمر من الأمور ، وتريد أن تؤثر على من تطلب منه أمراً تقول : سألتُك بالله أن تفعل ذلك.

وما دام قبال هذا ، فكأن هناك قبضية فطرية مشتركة هي أن الله تعبالي هو الحق ، وأنه هو الذي يُسبأل به ، ومنا دام قد سُئِل بالله فلن يُخيِّب رجناء مَنْ سأله.

مثاديت

إنه في الأمور التي تريدون بها تحقيق مسائلكم تَسُألون الله ، وتسألون أيضاً بالأرحام ، وتقولون: بحق الرحم الذي بيني وبينك، أنا من أهلك ، وأنا قريبك وأمنا واحدة ، أرجوك أن تحقق لي هذا الأمر . (١)

إذن: فمرة تُسألون بالله الذي خلق ، ومرة تُسألون بالأرحام ؛ لأن الرحم هو السبب المباشر في الوجود المادي.

ويختم الحق سبحانه الآية بقوله :

﴿ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ۞ ﴾

لأن كلمة «اتقوا» تعنى اجعل بينك وبين غضب ربك وقاية بإنفاذ أواسر الطاعة ، واجتناب ما نهى الله عنه.

[النساء]

والرقيب من «رقب» إذا نظر. ويقال «مِرْقب». ونجد مثل هذا المرْقب في المنطقة التي تحتاج إلى حراسة ، حيث يوجد «كشك» مبنى فوق السور ليجلس فيه الحارس كي يراقب.

ومكان الحراسة يكون أعلى دائمًا من المنطقة المحروسة ، وكلمة «رقيب» تعنى ناظرًا عن قصد أن ينظر ، ويقولون : فلان يراقب فلانًا، أى : ينظره .

مقاديشا ١٢١

واخرج عبد بن حميد عن عكرمة في قبوله تعالى : ﴿ اللَّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالأَرْحَامَ ﴾ [النساء: ١]. قال : قال ابن عباس : قال رسول الله على : مطوا أرحامكم ، قال أبقى لكم في الحياة الدنيا ، وخير لكم في آخرتكم ، أراجع الدر المنثور للسيوطى ٢ / ٤٢٤ طبعة دار الفكر بيروت ١٩٩٣ م أ .

صحيح أن هناك مَنْ يراه ذاهبًا وآتيًا من غير قصد منهم أن يروه ، لكن إن كان مراقبًا ، فمعنى ذلك أن هناك مَنْ يرصده.

وسبحانه يقول:

﴿ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ١٠ ﴾

فليس الله بصيرًا فقط ، ولكنه رقيب أيضًا ، ولله المثل الأعلى . نحن نجد الإنسان قد يبصر ما لا غاية له في إبصاره ، فهو يمرُّ على كثير من الأشياء في يبصرها ، لكنه لا يرقب إلا من كان في باله ، والحق سبحانه رقيب علينا جميعًا كما في قوله سبحانه :

﴿ وَكَانَ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ رَّقِيبًا ۞۞﴾

\*\*\*

۱۲۲ ا

#### ... رسالة الحق

(1)

لقد جاءت رسالة محمد عليه الصلاة والسلام تصفية لكل الرسالات التي سبقت ، وعلى الناس جميعًا أن يُميّزوا ، ليختاروا الحياة الإيمانية الجديدة؛ لأن الرسول قد جاء بالنور والبرهان .

البرهان الذي يرجح ما هو عليه على على ما هم عليه على ما هم عليه ، والنور الذي يهديهم سواء السبيل.

ها هو الحق سبحانه يخاطب الناس جميعًا ، لِيُصفِّى مركز منهج الله في الأرض ، فيقول مُنبِّهًا كل الناس:

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمُ الرَّسُولُ بِالْحَقِّ مِن رَّبِكُمْ فَآمِنُوا خَيْرًا لُكُمْ وَإِن تَكْفُرُوا فَإِنَّ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ إِن السَّاءَ ]

لقد كان الناس قبل رسول الله على ملل (١) وعلى أديان ونحل شتى ، فجاء البرهان بأن الإسلام قد جاء ناسخًا وخاتمًا. والبرهان هو تعاليم هذا الدين وأدلته ، فلا حجة لأحد أن يتمسك بشىء مما كان عليه (٢).

حالا دينيا

 <sup>(</sup>١) الملل: جمع ملة ، وهي الشريعة والدين. قال أبو إسحاق: الملة في اللغة سنتهم وطريقهم.
 إلسان العرب ـ مادة: ملل إ.

<sup>(</sup>٢) عن أبى هريرة برائ عن رسول الله على أنه قال: «والذى نفس محمد بيده ، لا يسمع بى أحد من هذه الأمة يهودى ولا نصرانى ، ثم يموت ولم يؤمن بالذى أرسلت به ، إلا كان من أصحاب النار » أخرجه مسلم فى صحيحه (١٥٣) وأحمد فى مسنده (٢/ ٣١٧) .

وجاء محمد عراض بالنور الذي يهدى الإنسان إلى سواء السبيل.

وهده تصفية عقدية شاملة ، تتخلص بها البشرية من كل ما يشوب عقائدها ، ولتبدأ مرحلة جديدة.

فمنهجُ الحقِّ سبحانه السابق على القرآن كان مطلوبًا من المنزلِ إليهم أنْ يحافظوا عليه ، وما دام قد طلب الحق سبحانه منهم ذلك ، فكان من الواجب أنْ يمتثلوا لطاعته ، لكنهم تركوا المنهج،

فَكُلُّ منهج عُرْضَة ؛ لأنْ يُطاع ، وعُرْضَة لأنْ يُعْصى.

ولكنهم لم يحفظوا الكتب ، بل حرَّفوا ما فيها بمراحل مختلفة:

منها : النسيان ، وهو مُتمثِّل في قَوْل الحق سبحانه:

﴿ وَنَسُوا حَظًّا مِّمًّا ذُكِّرُوا بِهِ ۞۞ ﴿ وَنَسُوا حَظًّا مِّمًّا ذُكِّرُوا بِهِ ۞۞

والنسيان قد يكون عدم قدرة على الاستيعاب ، لكنه أيضًا دليلٌ على أن المنهج لم يكن على بالهم و فلو كانت كتب المنهج على بالهم لَظلُّوا على ذِكْر منه ، وما لم ينسوه كتموا بعضه ، فقال الحق سبحانه فيهم:

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنَ الْبَيِنَاتِ وَالْهُدَىٰ مِنْ بَعْدِ مَا بَيْنَاهُ لِلنَّاسِ فِي الْكَتَابِ أُولْنَكَ يَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّاعِنُونَ ﴿ أَنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّعْنُونَ ﴿ أَنْ اللَّهِ اللَّهُ اللللْلَالَّالَةُ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللْكِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْكُونُ اللَّهُ اللللْكِلْمُ اللللللِّهُ اللللْكِلْمُ الللللْكِلْمُ الللللْكِلْمُ اللللْكِلْمُ الللللْكِلْمُ اللللْكُونُ اللللْكُونُ الللللْكِلْمُ اللللْكُونُ الللللْكُونُ اللَّهُ الللللْكُونُ اللللْكُونُ اللَّهُ اللللْكُونُ الللللْمُ الللللْكُونُ الللللْكُونُ اللَّهُ الللللْمُ الللللْلُهُ اللللْكُونُ اللَّهُ اللللللْمُ اللللْلَهُ اللللْلَهُ الللللْمُ الللللْمُ الللْلْلَالْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللللللللْمُ الللللْمُ الللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ

وما لم يكتموه حَرُّفوه ولَوُّوا ألسنتهم به ، وقال الحق:

﴿ وَإِنَّ مِنْهُمْ لَفَرِيقًا يَلُوُونَ ٱلسِنتَهُم بِالْكِتَابِ لِتَحْسَبُوهُ مِنَ الْكِتَابِ وَمَا هُوَ مِنَ الْكِتَابِ وَيَقُولُونَ هُو مِنْ عِندِ اللَّهِ وَمَا هُوَ مِنْ عِندِ اللَّهِ وَيَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِب وَهُمْ يَعْلَمُونَ ( ١٠٠٠ ﴾

۱۲٤ مذا دبئنا

أى : أنهم يَلُوون ألسنتهم بالكلام الصادر من الله لِيُحرِّفوه عن معانيه ، أو يلوون ألسنتهم عندما يريدون التعبير عن المعاني.

إنهم عندما يُلُوون ألسنتهم بالكتاب يُحرِّفونه رغبةً في التلبيس والتدليس عليكم ، لتظنُّوا أنه من الكتاب المنزَّل من عند الله على رسولهم.

ولم يقتصروا على ذلك ، بل وضعوا من عندهم أشياء ، وقالوا : إنها من عند الله.

قال تعالى:

﴿ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ يَكْتُبُونَ الْكِتَابَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَذَا مِنْ عِندِ اللَّهِ لِيَشْتَرُوا بِهِ ثَمَنَّا قَلِيلاً فَوَيْلٌ لَهُم مِّمًا كَتَبَتْ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلٌ لَهُم مِّمًا يَكْسَبُونَ ۞۞ ﴾ [البقرة]

وكان أمر حفظ كتب المنهج السابقة موكولاً لهم ، ولذلك قال الحق سبحانه عنهم :

﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا التَّـوُرَاةَ فِيهَا هُدًى وَنُورٌ يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُّـونَ الَّذِينَ أَسْلَمُوا لِلَّذِينَ هَادُوا (١) وَالرَّبَّانِيُّونَ وَالأَحْبَارُ (٢) بِمَا اسْتُحْفِظُوا مِن كِتَابِ اللّهِ ﴿ إِنَّا ﴾ [المائدة]

فقد استحفظ الله الربانيين والأحبار بالتوراة ، أي : طلب منهم أن

<sup>(</sup>١) الذين هادوا : دخلوا في السهودية. والهود: النوبة، هاد يَهُود: تاب ورجع إلى الحق، فهو هائد. وقال تعالى: ﴿ إِنَّا هُدُنَا إِلَيْكَ ﴾ [الأعراف: ١٥٠] أي : تبنا إليك، السان العرب مادة: هود أ.

 <sup>(</sup>۲) الأحبار جمع حَبر، والحَبر والحَبر: العالم، ذميًا كان أو مسلمًا، بعد أن يكون من أهل
 الكتاب، قال أبو عبيد: معناه العالم بتحبير الكلام والعلم وتحسينه. إلسان العرب مادة:
 حبرا.

يحفظوها ، وكان هذا أمرًا تكليفيًا ، والأمر التكليفي عُرِّضة لأن يُطاع ، وعُرِّضة لأن يُعصى.

فالحق سبحانه طلب منهم أن يحفظوا المنهج ، ولكنهم - ما عدا النبيين - لم يُنفِّدوا ، وكان يجب أن يطيعوه ، ولكن أغلبهم آثر العصيان ، فلما عصى البشر المنهج ولم يحافظوا عليه ، لم يأمن الله البشر من بعد ذلك على أن يستحفظهم على القرآن.

وكأنه قال : لقد جُرِّبتم فلم تحافظوا على المنهج ، ولأن القرآن منهج خاتم لن يأتي له تعديل من بعد ذلك فسأتولى أنا أمر حفظه:

﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزُّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ۞ ﴾

ومصداق هذا النص أن بعض المسلمين أسرفوا على أنفسهم في هَجْر منهج الإسلام ومنهج القرآن إلا أنك تجد عجبًا ، فبمقدار بُعدهم عن منهج الإسلام تطبيقًا يحافظون على القرآن تحقيقًا.

فتجدهم يكتبون القرآن بكل ألوان الكتابة وبكافة الأحجام، فهناك حجم ذهبي ترتديه النساء في صدورهن، وحجم يوضع في اليد، وبعد ذلك نجد الكفرة أنفسهم يخترعون طريقة لكتابة القرآن في صفحة واحدة.

إذن : فالله يُسخِّر لحفظ القرآن حتى مَنْ لم يكن مسلمًا ، وتلك خواطر من الله ، ونحن نرى كل يوم مَنْ يبتعدون بسلوكهم عن المنهج ، لكنهم يرصدون المال لحفظ القرآن.

وهذا يُثبت لنا أن حفظ القرآن ليس أمراً تكليفيًا ، بل هو إرادة الله.

وما دام الحق سبحانه هو الذي يحفظ المنهج ، فالقرآن مهيمن على كل الكتب ؛ لأنه سبحانه وتعالى قد ضمن عدم التحريف فيه.

إذن: فالكتاب المهيمن هو القرآن.

والحق سبحانه يقول:

﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابِ بِالْحَقِّ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْكِتَابِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ فَاحْكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ وَلا تَتَبِعُ أَهْواءَهُمْ عَمًا جَاءَكَ مِنَ الْحَقِّ . . [٨] ﴾ [المائدة]

والذين فسَّروا كلمة «مهيمن» على أنه «مُؤتَّمن " قول صحيح.

والذين فسرُّ وا كلمة «مهيمن» بأنه «رقيب» قول صحيح.

والذين فسَّروا كلمة «مهيمن» بأنه «شهيد» قول صحيح.

والذين فسروا كلمة «مهيمن» بأنه «قائم على كل أمر» قول صحيح.

وإذا رأيت اختلافات في تفسير اسم واحد من أسمائه ـ سبحانه ـ فلتعلم أن الحق يُصدِّق على كل ذلك.

وباللازم لا يكون رقيبًا إلا إذا كان شهيدًا ، ولا يكون شهيدًا إلا إذا كان قائمًا على الأمر، ولا يكون كل ذلك إلا إذا كان مُؤتَمنًا ومؤمنًا (١)

هـ أما ديننـا

<sup>(</sup>۱) قال ابن كثير في تفسيره (۲ / ٦٥): «هذه الأقوال كلها متقاربة الصعنى، فإن اسم المهيمن يتضمن هذا كله ، فهو أمين وشاهد وحاكم على كل كتاب قبله ، جعل الله هذا الكتاب العظيم الذي أنزله آخر الكتب وخاتمها وأشملها وأعظمها وأكملها حيث جمع فيه محاسن ما قبله وزاده من الكمالات ما ليس في غيره ، فلهذا جعله شاهدًا وأمينًا وحاكمًا عليها كلها وتكفل تعالى حفظه بنفسه الكريمة ، فقال تعالى : ﴿ إِنَّا نَحْنُ نُزِّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ والحجر : ١) » .

وقد دعما إبراهيم عليه السلام الله سبحانه وتعالى لِيُتِمّ نعمته على ذريته ، ويزيد رحمته على عباده ، فقال :

﴿ رَبُّنَا وَابْعَتْ فِيهِمْ رَسُولاً مِنْهُمْ يَتُلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزَكِيهِمْ (١) إِنُّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ (٢٦٠) ﴾

فدعا بأن يرسل لهم رسولاً يُبلِّغهم منهج السماء ، حتى لا تحدث فترة ظلام في الأرض تنتشر فيها المعصية والفساد والكفر ، ويعبد الناس فيها الأصنام كما حدث قبل إبراهيم عليه السلام .

وكلمة ﴿ رَسُولاً مَنْهُمْ . . (٢٠٠ ﴾

ترد على اليهود الذين أحرنهم أن رسول الله عَلَيْكُم من العرب، وأن الرسالة كان يجب أن تكون فيهم.

ونحن نقول لهم: إن جَدَّنا وجَدَّكم إبراهيم وأنتم من ذرية يعقوب بن إسحاق. ومحمد عَرِيْق من ذرية إسماعيل بن إبراهيم وأخ لإسحاق.

و لا حُجَّة لما تدَّعُونه من أن الله فضّلكم واختاركم على سائر الشعوب، إنما أراد الحق سبحانه وتعالى أن يسلب منكم النبوة ؛ لأنكم ظلمتُم في الأرض، وعَهد الله لا يناله الظالمون.

والحق سبحانه يقول:

﴿ لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتَّلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ

المعرا المستعدد المست

<sup>(</sup>١) الزكاة في اللغة: الطهارة والنماء والبركة والمدّح. إلسان العرب مادة : زكا ورُكا : طهر وصلح فهو زكي وهي زكية . قال تعالى: ﴿ لِأَهْبَ لَكِ عُلامًا زُكِيًّا ﴾ [مريم: ١٠] طاهرًا صالحًا. وقال تعالى: ﴿ أَقَتَلْتَ نَفُسًا زُكِيَّةً بِغَيْرِ نَفْسٍ ﴾ [الكهف : ٤٠] طاهرة غير مذنبة.

وَيُزَكِيهِمْ وَيُعَلِمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلالٍ مُبِينٍ [٦٦] ﴾ [آل عمران]

والرسول مبعوث للكل ، فلماذا كانت المنَّة على مَنْ آمن فقط ؟ لأنه هو الذي انتفع بهذا ، أما الباقون فقد أهدروا حَقَهم في الأسوة ، ولذلك تكون المنة على مَنْ آمن.

وشاء الحق سبحانه أن يختم رسول الله الرسالات ، فأرسله بالإسلام الذى يغلب الحضارات ، رغم أنه على من أمة أمية ، لا تعرف شيئًا ، حتى لا يُقال عن الإسلام : إنه مجرد وتُبة حضارية ، وجاء لهم بمنهج غلب الحضارات المعاصرة له: فارس والروم في وقت واحد.

قالرسول إنما جاء بالقيم التي تهدى إلى الطريق المستقيم ، فجاء بالدين الحق ، ليظهره فوق أي ديانة فاسدة ، فيقول سبحانه :

﴿ هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَىٰ وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ ٢٣٠ ﴾

ولقائل أن يقول:

لماذا إذن وُجِدت في العالم أديان أخرى ، كاليهودية والنصرانية؟ ولماذا إذن هناك ملاكيدة ما دام الله قد قبضى ألاَّ يوجد مع الإسلام دينًّ آخر؟

ونقول: أنت لم تفهم مراد الآيتين الكريمتين، إن الحق سبحانه يقرر مراة أن الدين سيظهر ولو كره المشركون، ومعنى ذلك أن هناك كافرين ومشركين، وأهل ديانات أخرى، وسيظهر الإسلام عليهم، ويجعله الله هو السائد بالحجة والبرهان، وبشهادة الكافرين والملحدين والوثنيين أنفسهم،

مدادینا

لأن أمور الحياة ستتعبهم في كل قضايا حياتهم ، ولا يجدون حلولاً لهذه المتاعب إلا بأنْ يذهبوا إلى قضية الإسلام ، لا لأنه إسلام ، ولكن لأن أسلوب وقواعد الإسلام هي التي ستُخلِّصهم من مشكلاتهم.

ولجوؤهم إلى أقفية تتفق مع الإسلام - مع كفرهم بالإسلام - هو شهادة قوية على أن الإسلام جاء دين الفطرة ودين العقل ، وأن الكل سيحتاج إليه قهراً عنه ، ومَن لم يأخذه دينًا فسيضطر إلى أن يأخذه نظاماً.

فأديان السماء لا تتعاند، إنها كلها مُتكاتفة في أن تصل الأرضَ بالسماء على ما تقتضيه حالة العصر زمانًا ومكانًا.

وقديمًا كان العالم معزو لا عن بعضه ، وكل بيئة لها أجواؤها وداءاتها ، في أتى الرسول ليعالج في مكان خاص داءات خاصة ، لكن الله جاء برسوله على الله بعد أن توحدت هذه الداءات في الدنيا .

جاء رسولنا الكريم ليعالج هذه الداءات العالمية ، وجاء رسول الله مُؤيَّدًا بأوصافه ، ومُؤيَّدًا بتعاليمه التي تُخفِّف عنهم إصرهم (١) وأغلالهم.

والحق سبحانه يقول:

﴿ الَّذِينَ يَتَبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الأُمِّيِّ اللَّمِيِّ اللَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوبًا عِندَهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَالإِنجِيلِ يَأْمُرُهُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيَبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَائِثَ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إصْرَهُمْ وَالأَغْلالَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ فَالَّذِينَ آمَنُوا بِهِ وَعَزَّرُوهُ (٢) الْخَبَائِثَ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إصْرَهُمْ وَالأَغْلالَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ فَالَّذِينَ آمَنُوا بِهِ وَعَزَّرُوهُ (٢) وَنَصَرُوهُ وَاتَبْعُوا النُّورَ الَّذِي أُنزِلَ مَعَهُ أُولَئِكَ هُمُ الْمُقْلِحُونَ ﴿ ٢٥٠) ﴾ [الأعراف]

مذا دینتا

 <sup>(</sup>١) الإصر: العنهد الثقيل. وقيل: الإصر: الإثم والعقوبة للغوه وتضييعه عمله، وأصله من الضيق والحيس. إلسان العرب - عادة: أصر .

 <sup>(</sup>٢) العَزْر : النصر بالسيف. وعَـزَره وعَرْره: أعانه وقواه ونصره. والتعزير ههنا: الإعـانة والتوقير
 والنصر مرة بعد مرة . إلسان العرب مادة : عزر إ .

إذن: فطريق الفلاح كان مكتوبًا في التوراة والإنجيل، وكان الأمرُ باتباع محمد عَرِين النبي الأمي موجودًا في الكتب السابقة على القرآن.

وكانت البشارة بمحمد رسولاً من عند الله يأمر بكل الخير ، وينهى عن كل الشر ، ويُحِلُّ للناس كافة الأشياء التي تُحسن الفطرة الإنسانية استقبالها ، ويُحِلُّ للناس كافة الأشياء التي تُحسن الفطرة الإنسانية استقبالها ، ويُحرِّم عليهم أن يُزيفوا ويُغيِّروا المنهج الذي جاء به رسول الله عَلَيْكُم، وألاً يستسلموا للعناد.

فقد جاء محمد عَرِّ الله عنهم عبَّ تزييف المنهج ، فمن اتبع نور رسول الله عَرِّ أحسَّ بالنجاة والفوز ، ومَن لم يتبع هذا النور فهو الخارج عن طاعة كتاب السماء.

وأهل الكتاب يعرفون رسول الله عربي ، ويعرفون زمنه ورسالته.

يقول الحق سبحانه:

﴿ الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمْ وَإِنَّ فَرِيقًا مِنْهُمْ لَيَكْتُمُونَ الْحَقُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ١٤٠٠ ﴾ [البقرة]

فاليهود والنصاري يعرفون رسالة محمد على التوراة ومكتوب في التوراة والإنجيل أنه الحق ، ومطلوب منهم أن يؤمنوا به.

إذن : فرسول الله معلوم مُقدَّمًا من أهل الكتاب كمعرفتهم لأبنائهم ، فهم يعرفونه بالبشارة به ، وبالإخبار عنه ، وبالنعت لشكله وصورته ، فإذا كان كفار قريش على فَتَرة (١١) من الرسل فليسألوا أهل الكتاب.

منا دینا

 <sup>(</sup>١) الفَــتُرة: ما بين كل نبيين. وفي الصحاح: ما بين كل رسولين من رسل الله حز وجل من الزمان الذي انقطعت فيه الرسالة . إلسان العرب ـ مادة : فتر إ.

وقد سمع الأوس والخزرج من أهل الكتاب أن هناك نبيًا قادمًا سيؤمنون به ويتبعونه ويقتلون به العرب قَتُل عاد وإرم.

إذن: فالصَّيْحة الإيمانية على لسان رسول الله عَنَّى لم تكن مفاجئة للكون، وإنَّ كتمها الذين كفروا من أهل الكتاب، هؤلاء الذين جاء فيهم قول الحق سبحانه:

﴿ وَلَمَّا جَاءَهُمْ كَتَابٌ مِنْ عِندِ اللَّهِ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَهُمْ وَكَانُوا مِن قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ (١١) عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوا فَلَمَّا جَاءَهُم مَّا عَرَفُوا كَفَرُوا بِهِ فَلَعْنَةُ اللَّهِ عَلَى الْكَافِرِينَ ( [٨٠] ﴾

[البقرة]

فرسالة محمد عين الم تكن مفاجئة لأهل الكتاب ، بل كانوا ينتظرونها ، وكانوا يؤكدون أنهم سيؤمنون بها كما تأسرهم به كتبهم ، ولكنهم رفضوا الإيمان وأنكروا الرسالة عندما جاء زمنها.

ويقول تعالى :

﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمُ الرَّسُولُ بِالْحَقِّ مِن رَّبِكُمْ . . . (٧٠) ﴾ [النساء]

والحق هو الشيء الشابت الذي لا بتغير مهما تغيرت عليه الظروف ؛ لأن الحق صدق له لَوْن واحد، فإذا رأى جمع من الناس حادثة واحدة ، ثم جاء كل واحد منهم فأخبر بها إخبار صدق فلن تختلف رواية الحادثة من واحد لآخر.

أما إن سولت نفس بعض الناس لهم أن يتزيّدوا في الحادثة ، فكل واحد سيحكى الحادثة على لون مختلف عن بقية الألوان ، وقد يسافر خَيَالُ أحدهم في شطحة الكذب ويسترسل فيه .

١٣٧ ---

<sup>(</sup>۱) الاستفتاح: الاستنصار. أي : أن أهل الكتاب من اليهود كانوا يستنصرون على الكفار بالنبي الذي سيبعث آخر الزمان ويتوعدونهم بأنه سينصرهم عليهم فلما جاء الرسول كفروا به.

والحق سبحانه وتعالى يوضح لنا:

لقد جاءكم الرسول بالحق مهما تغيرت الظروف والأحوال ، ومهما جئتم إليه من أيِّ لون ، سواء في العقديات أو في العبادات أو في الأخلاق أو في السلوك ، وستجدون كل شيء ثابتًا ، لأنه الحق.

فمهما اختلطت بالحق أشياء ، فهو كحق يُبعد ويطرد هذه الفقاقيع والخبث ويُنحِّبها عنه ، فإنْ عَلا الباطل يومًا على الحق فلنعلم أنه عُلُوَّ الزَّبَد الذي يذهب جُفَاء (١) مَرْميًا به ومَطْرُوحًا.

وسيظلُّ الحق هو الحق إلى يوم القيامة ، فالحق لا يتناقض ولا يتغير. وسبحانه يقول:

﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمُ الرَّسُولُ بِالْحَقِّ مِن رَبِكُمْ فَآمِنُوا خَيْرًا لَكُمْ . . (٧٠٠) ﴾ [النساء]

والإيمان هو اعتناق العقيدة بوجود الإله الأعلى ، والبلاغ عنه بواسطة الرسل ، وأنَّ للحق ملائكة ، وأنَّ هناك بَعْثًا بعد الموت وحسابًا.

ويقتضى الإيمان أن نعمل العمل وَفْق مُقْتنضياته ، وذلك هو اختيار الخير ، ولنعلم جيدًا أن الإيمان لا ينفصل عن العمل.

والخير يعلمه الله ، ولذلك يقول الحق سبحانه:

﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُوا مَا يُوعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُمْ وَأَشَدُّ تَثْبِيتًا ۞ ﴾ [النساء]

مذادنتا ا

<sup>(</sup>۱) جفأ الوادى غُنَّاءه: رمى بالزَّبَد والقذى . واسم الزَّبَد: الجُفّاء. وقدال تعالى : ﴿ فَأَمَّا الزَّبَدُ ال الرَّبَدُ الرُّبَدُ الرُّبَدُ الرَّبَدُ الرَّبُدُ الرَّبَدُ الرَّبَدُ الرَّبَدُ الرَّبَدُ الرَّبَدُ الرَّبُدُ الرَّبُدُ الرَّبَدُ الرَّبُدُ الرَّبُدُ الرَّبَدُ الرَّبُدُ الرَّبِيلُونُ الرَّبِيلُونُ الرَّبِيلُونُ الرَّبِيلُونُ الرَّبُدُ الرَّبُدُ الرَّبِيلُونُ الرَّبِيلُونُ الرَّبِيلُونُ الرَّبُدُ الرَّبُعُ الرَّبُونُ الرّبُونُ الرَّبُونُ الرّبُونُ الرّبُونُ الرّبُونُ الرّبُونُ الرّبُونُ ا

وهذا الخير أشد تثبيتًا لغيرهم ؛ لأن مَنْ يَرَوْنهم يُنفِّذون حكم الله ، فلا بُدًّ أنهم وَثِقوا أنهم سيذهبون إلى خير مما عندهم ، إذن : فهو يثبت من بعدهم.

أو المعنى: لو أنهم فعلوا ما أُمروا به من اتباع رسول الله عَلَيْكُ وطاعته والانقياد لما يراه ويحكم به ؛ لأنه الذى لا ينطق عن الهوى لكان ذلك خيراً لهم فى دُنياهم وأُخْراهم ، وأقوى وأشد تثبيتاً واستقراراً للإيمان فى قلوبهم ، وأبعد عن الاضطراب فيه.

والحق سبحانه يقول:

﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ أَقَامُوا التَّوْرَاةَ وَالإِنجِيلَ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِم مِن رَبِّهِمْ لأَكَلُوا مِن فَوْقِهِمْ وَمِن تَحْتِ أَرْجُلِهِم . . [ المائدة ]

أى : أنهم لو طَبَّقوا التوراة والإنجيل دون تحريف (١)، وآمنوا بالقرآن لَكَان خُيْرًا لهم ، والتوراة كتاب اليهود ، والإنجيل كتاب عيسى عليه السلام ، وقد أنزل الله بعد ذلك الكتاب الجامع المانع ، وهو القرآن الكريم.

وأراد لهم الحق بالإيمان بما جاء في التوراة والإنجيل من بشارة برسول الله عَرِيْكُ ؛ لأن الإيمان بالتوراة والإنجيل - من قبل تحريفهما - إنما يقود إلى الإيمان بمحمد عربي ، وبما أنزله الله إليه.

١٣٤ - مأاديت

<sup>(</sup>۱) عن زياد بن لبيد آنه قال : ذكر النبي على شيئًا فقال : «وذاك عند دُهاب العلم» قال : قلنا يا رسول الله وكيف يذهب العلم ونحن نقرآ القرآن ونقرئه أبناءنا وأبناؤنا يقرتونه أبناءهم إلى يوم القيامة . فقال على : « ثكلتك أمك يا ابن أم لبيد ، إن كنت لأراك من أفقه رجل بالمدينة ، أو ليس هذه اليهود والنصارى يقرأون التوراة والإنجيل ولا ينتفعون يما فيهما بشيء . أخرجه أحمد في مسنده (٤ / ٢١٩) وابن ماجه في سننه (٢١٩ ) ، والترمذي في سننه (٢٦٥٣) والدارمي في سننه (١ / ٨٧). وقد صحح ابن كثير إسناد الحديث عند ابن ماجه .

واليهود \_ كما عرفنا \_ هم الذين توعّدوا العرب بمجيء رسول الله ، لكن العرب سبقوهم إلى الإيمان بمحمد بن عبدالله.

لقد أراد الحق سبحانه لأهل الكتاب أنْ يُحسنوا الإيمان أولاً بصحيح التوراة وبصحيح الإنجيل ، حتى يكون ذلك هو المدخل الطبيعي للإيمان بالقرآن.

وهم بالإيمان لا يأخذون خَيْر الآخرة فقط ، بل يأخذون خير الدنيا أيضًا. يقول الحق سبحانه:

﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهُلَ الْقُرَىٰ آمَنُوا وَاتَّقُواْ لَفَتَحُنَا عَلَيْهِم بَرَكَاتٍ مِنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ (30) ﴾

فلو آمنوا بالموجود الأعلى ، واتقوا باتباع منهجه أمرًا ونهيًا ، لعاشوا في كل خير ، فإن اتقوا ربهم أتَت لهم بركات من السماء والأرض.

فإنْ أُردَتُها بركات مادية تجدها في المطر الذي ينزل من أعلى ، وبركات من الأرض مثل النبات ، وكذلك كنوزها التي تستنبط منها الكماليات المرادة في الحياة.

وماذا يحدث لو لم يؤمن الناس؟

ها هو ذا الحق سبحانه يقول:

﴿ وَإِن تَكُفُرُوا فَإِنَّ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ ١٥٥ ﴾ [النساء]

فسبحانه هو الغنى عن عباده وعن إيمانهم ، وسيظل كونه الثابت - بنظرية القَهْر والتسخير - هو كونه ، ولن يتغير شيء في الكون بكفر الكافرين ، سوى سخط الكون عليهم الأنه مسخرً لهم.

1100

ولذلك يقول الحق سبحانه:

### ﴿ فَمَا بَكَتُ عَلَيْهِمُ السُّمَاءُ وَالأَرْضُ وَمَا كَانُوا مُنظَرِينَ (١) ﴿ ٢٠٠ ﴾ [الدخان]

فالسماوات والأرض لهما انفعال .. انفعال يصل إلى مرحلة البكاء ، فهما لم تبكيا على فرعون وقومه ، ولكنهما تبكيان جُزنًا عندما يفارقهما الإنسان المؤمن المصلى المطبّق لمنهج الله (٣) .

ف الأرض التي كان بها قوم فرعون كان لها مشاعر، والنبات والأنهار والعيون وكل النِّعَم التي يَنْعم بها الإنسان لها مشاعر وأحاسيس، وهي تغضب وتسخط وتضع بوجود الكافرين بنعمة الله فيها.

ولذلك لا تبكى السماء والأرض على الخَسف والتنكيل بهـؤلاء العُصَـاة الكافرين المشركين.

وما دام الحق سبحانه وتعالى قد نفى بكاء السماوات والأرض على قوم فرعون ، ففى المقابل لابد أنها تبكى على قوم آخرين ، لأنها لا تبكى إلا على المهديين.

وقد حَلَّ لنا الإمام على بن أبى طالب \_ كرم الله وجهه \_ هذه المسألة فقال : «إذا مات المؤمن بكى عليه موضعان: موضع في الأرض، وموضع

مذا دینا

<sup>(</sup>١) أنظره: أخَّرِه وأمهله وتأنَّى عليه، وقد قال تعالى عن إبليس : ﴿ قَالَ أَنظِرْنِي إِلَىٰ يَوْم يُعْفُونَ ﴾ [الأعراف: ١٠] أى : أمهلني وأخّر حسابي وعقابي إلى يوم القيامة.

<sup>(</sup>۲) عن أنس بن مالك أن رسول الله على قال: ، ما من عبد إلا وله في المسماء بابان: باب يخرج منه رزقه، وباب يدخل منه عمله وكلامه، فإذا مات فقداه ويكيا عليه ، وتلا هذه الآية : ﴿ فَمَا بَكَتْ عَلَيْهِمُ السَّمَاءُ وَالأَرْضُ وَمَا كَانُوا مُنظَرِينَ ﴾ [الدخان: عليه ، وتلا هذه الآية : ﴿ فَمَا بَكَتْ عَلَيْهِمُ السَّمَاءُ وَالأَرْضُ عملاً صالحًا يبكى عليهم ولم يصعد لهم إلى السماء من كلامهم ولا من عملهم كلام طيب، ولا عمل صالح فتفقدهم فتبكي عليهم، قال الهيثمى في مجمع الزوائد (٧ / ١٠٥ ) : "قلت: روى الترمذي بعضه. رواه أبو يعلى وفيه موسى بن عبيد : الربذي وهو ضعيف.

في السماء ، أما موضعه الذي في الأرض فَمُصلاًه ، وأما موضعه في السماء فمصعد عمله، (١).

لأن موضعه الذي كان يصلى فيه يُحرم من أن واحدًا كان يصلى فيه ، وأما موضعه الذي كان يصعد منه عمله ، فيفتقد رائحة عبور العمل الصالح.

والحق سبحانه يقول:

﴿ لَهُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَإِنَّ اللَّهَ لَهُوَ الْغَنِيُّ الْحَمِيدُ ٢٠٠ ﴾ [الحج]

فالله سبحانه هو الغنى ؛ لأن له ما فى السماوات والأرض ، ومع ذلك لا ينتفع بما يملك ، ولكنه جعل هذا النفع لعباده وخلقه ، فهو بصفات خَلْقه أوجد الأشياء ، فلا أحد يعطيه شيئًا من عنده.

فهو تعالى غني وحميد، أي غني محمود؛ لأن غِنَاه يعود على الناس بالخير.

ولأن الله هو الغنى عن عباده لم يجبرهم على الإيمان به ، بل قال سبحانه: ﴿ وَقُلِ الْحَقُ مِن رَبِّكُمْ فَمَن شَاءَ فَلْيُؤْمِن وَمَن شَاءَ فَلْيَكْفُرْ ٢٠٠ ﴾ [الكهف]

ف الاختيار لك ، والله سبحانه وتعالى قد خلقك ، وخلق الكون الذى يخدمك من قبل أن توجد ، وأنت طارئ على هذا الكون ، طارئ على الشمس وعلى القمر ، وعلى الأرض ، وعلى الجبال ، وعلى الماء ، وعلى أى شىء فى هذا الوجود.

[الدخان]

- 17V =

مذاذيتنا

<sup>(</sup>۱) أورده ابن كثير في تفسيره (٤ / ١٤٢) وعزاه لابن أبى حاتم أن عباد بن عبدالله قال: سأل رجل عليًا رضى الله عنه: هل تبكى السماء والأرض على أحد؟ فقال له: لقد سألتنى عن شيء ما سألنى عنه أحد قبلك، إنه ليس من عبد إلا له مُصلّى في الأرض وعصعد عمله من السماء، وإن آل فرعون لم يكن لهم عمل صالح في الأرض، ولا عمل يصعد في السماء، ثم قرأ على رضى الله عنه: ﴿ فَمَا بَكَتُ عَلَيْهِمُ السّماءُ وَالأَرْضُ وَمَا كَانُوا مُنظّرِينَ ٢٠٠٠) ﴿



#### (۵) ... الرسول نور وبرهان

قد جاءكم النور. أيها الناس، وبين لكم الرسول كثيراً مما تختلفون فيه ، وتسامح عن كثير من خطاياكم ويريد أن يُجرى معكم تصفية شاملة، فعليكم . أيها الناس . أنْ تلتفتوا وتنتبهوا، ولتبحثوا ماذا يريد الله بهذا المنهج.

والله قد ضرب المثل بالنور ، وهذا النور يهدى إلى «افعل» و «لا تفعل» ، ومَنِ الذي يقول لنا : إن هذا النور قادم من الله ؟ إنه الرسول، ومَنِ الذي يدلُّنا على أن الرسول صادقٌ في البلاغ عن الله؟ الله؟ الذي يدلُّنا على مدنَّقه هو قول الله سبحانه :

﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ قَدَّ جَاءَكُم بُرُهَانٌ مَن رَبِّكُمْ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُورًا مُبِينًا ٢٥٠) ﴾

[النساء]

فالذى جاء أولاً من ربكم هو البرهان على أن رسول الله عَلَيْ صادق فى البلاغ عن الله ، وليبلغنا أن الكتاب قد جاء بالمنهج ، والقرآن يتميز بأنه البرهان على صدق النبى وهو المنهج النورانى ؛ لأن البرهان هو الحُجّة على صدق الرسول فى البلاغ عن الله.

ونحن نعرف البرهان في حياتنا التعليمية أثناء دراسة مادة الهندسة عندما نقابل تمريناً هندسياً فنأخذ المعطيات ، وبعد ذلك ننظر إلى المطلوب إثباته ، ونعيد النظر في المعطيات لنأخذ منها قوة للبرهنة على إثبات المطلوب.

- 149

وإنْ كانت المعطيات لا تعطى ذلك فإننا نتجه إلى خطوة أخرى هي العمل على إثبات المطلوب ، وهذا الكون فيه مُعظيات ، وهو كَوَنٌ مُحْكَم ، ونلمس إحكامه فيما لا دَخُل لحركتنا فيه.

# ﴿ لَا الشَّمْسُ يَنْبَغِي لَهَا أَن تُدْرِكَ الْقَمَرَ وَلَا اللَّيْلُ سَابِقُ النَّهَارِ (1) ﴾ [يس]

فإن كنتم مُعجبين باتزان الكون الأعلى فذلك لأنه مصنوع بنظام دقيق ، وإذا كان الحق سبحانه قد وضع لنا نظاماً دقيقاً هو المنهج بـ "افعل كذا" و الا تفعل كذا" فذلك حتى لا تفسد حركتك الاختيارية إن اتبعت المنهج ، وتصرفت في حياتك بمنهج الله ، ويكون الميزان معتدلاً.

إذن: فقد أعطانا الحق سبحانه مُعطيات ، عندما ينظر الإنسان فيها نَظَرا فطرياً بدون هوى ، فإنها تأخذ بيده إلى الإيمان .

وهذه الكائنات الموزونة لا بُدَّ لها من خالق؛ لأن الإنسان طرأ عليها ، ولم تأت هي من بعد خَلْق الإنسان ، ولا أحد من البشر يَدَّعي أنه صنع هذا الكون.

وكان لا بُدَّ أن تكون مهمة العقل البشرى أنْ يُفكِّر ويقدح الذِّهْن ليتعرف على صانع هـذا الكون ، وكان لا بُدَّ أنْ يتوجه بالشكر لمن جاء ليحلَّ له هذا اللغز .

وقد جاءت الرسل لتَحُلَّ لنا هذا اللغز ، ولتدلنا على مطلوب عقلى فطرى ، فإذا جاء الرسول لِيحُلَّ هذا اللغز ، ويبلغنا أن الذى خلق الكون هو الله وهذه صفاته ، ويبلغنا أن هذا المنهج جاء من الله ويحمل معه معجزة هى دليل صدق البلاغ عن الله ، وهى معجزة لا يقدر عليها البشر ، ويتحدى الرسول البشر أنْ يأتوا بمثل معجزته.

إذن : فلا بُدَّ أن يؤمن كل البشر لو صدَقوا الفهم ، وأخلصوا النية.

۱٤٠ منادينيا

ما هو البرهان إذن؟

البرهان هو المعجزة الدَّالة على صدِّق الرسول في البلاغ عن الله ، هذا البلاغ عن الله ، هذا البلاغ عن الله الذي بحث عنه العقل الفَطرى وآمن أنه لابُدَّ أن يكون موجودًا ، لكنه لم يتعرف على أنه "الله".

إن الرسول هو الذي يُبلِّغنا عن اسم الخالق ، وهو الذي يُقدِّم لنا المنهج. إذن : فمجيء الرسل أمر منطقي تُحتِّمه الفطرة ويُحتِّمه العقل.

فالبرهان هو الإعجاز الدَّال على صِدْق المبلّغ الأخير عن الله ، وهو الحجة الدامغة.

ونعلم أن كل رسول يأتي بمعجزة تُثبت صدُّق بلاغه عن ربه ، وقد تكون المعجزة بعيدة عن المنهج ، ثم يعطيهم الرسولَ المنهج ببلاغ من الله.

مثال ذلك: أن معجزة سيدنا موسى كانت العصا ، لكن منهجه هو التوراة. وعيسى عليه السلام كانت معجزته إبراء الأكمه (١) والأبرص (٢) وإحياء الموتى بإذن الله ، لكن منهجه الإنجيل.

أما رسولنا محمد على أنها عبي الخاتم فقد تجلَّت معجزته في أنها عين منهجه ، إنها القرآن ، ولم تنفصل المعجزة عن المنهج ؛ لأنه رسول عام إلى الناس كَافَة (٣)، وإلى أن تقوم الساعة.

مذا دبتا ا

<sup>(</sup>١) الكمه في التفسير: العَمَى الذي يُولَد به الإنسان ، وذكر أهل اللغة: أن الكَمَه يكون خِلْقة، ويكون خِلْقة، ويكون حَلِقة،

 <sup>(</sup>٢) البرص: مرض جلدى يُحدث بُقعًا بيضاء في الجلد تشوهه ، وهو من أعراض مرض الجذام الكثيرة.

<sup>(</sup>٣) عن جابر بن عبدالله الأنصارى أن رسول الله على قال: قال رسول الله على : أعطيت خمساً لم يعطهن أحد قبلي، كان كل نبي يبعث إلى قومه خاصة ويعثت إلى كل أحمر وأسود، وأحلت لمي الغنائم ولم تحل لأحد قبلى، وجعلت لى الأرض طيبة طهوراً ومسجدا، فأيما رجل أدركته الصلاة صلى حيث كان، ونصرت بالرعب بين يدى مسيرة شهر، وأعطيت الشفاعة، أخرجه مسلم في صحيحه (٥٢١).

وليس لأحد أنْ يقول «أنا رسول من عند الله» ، بل لابُدَّ أن يُعدَّم بين يدكى دَعْواه معجزة تثبت أنه رسول من الله.

ولذلك قلنا: إن من لزوم التحدِّى ألاَّ يتحدَّى اللهُ حين يعطى رسولاً معجزة إلا بشىء نبغ فيه القوم المبعوث إليهم ذلك الرسول ؛ لأن الحق سبحانه لو جاء لهم بشىء لم يدرسوه ولم يعرفوه ، فالردُّ منهم يكون للرسول بقولهم:

إن هذا أسر لم نروض أنفسنا ولم نُدرِّبها عليه ، ولو روَّضنا أنفسنا عليه لاستطعنا أنْ نفعلَ مثله ، وأنت قد جئت كنا بشيء لم نُعوِّد أنفسنا عليه.

لذلك يرسل الحق سبحانه الرسول - أى رسول - بمعجزة من جنس ما ينبغ فيه القوم المرسل إليهم.

مثال ذلك ، موسى عليه السلام ، أرسله الله إلى قوم كانوا نابغين في السحر ، فكانت معجزته تقرُب من السحر.

وإيَّاكُ أَنْ تقولَ : إن معجزة موسى كانت سحرًا ؛ لأن موسى عليه السلام لم ينزل بسحر، ولكن جاء بمعجزة ، فَهُمُّ كانوا يُخيِّلون للناس أشياء ليستُ واقعًا.

لذلك تجد القرآن يعطيك الفارق بين ما يكون عليه ما يأتي به الله على يد رسول من الرسل من معجزة ، وسحر القوم ، فيقول القرآن :

﴿ وَمَا تِلْكَ بِيمِينِكَ يَا مُوسَىٰ ﴿ ۞ قَالَ هِي عَصَايَ أَتُوكَا عَلَيْهَا وَأَهُسُ ﴿ ) بِهَا عَلَىٰ غَنَمِي وَلِيَ فِيهَا مَآرِبُ أُخْرَىٰ ﴿ ﴾ ۞ قَالَ أَلْقِهَا يَا مُوسَىٰ ۞ فَالْقَاهَا فَإِذَا هِيَ حَيَّةٌ تَسْعَىٰ وَلِيَ فِيهَا مَآرِبُ أُخْرَىٰ ﴾ وَاللهُ اللهُ اللهُ

مذادينا

<sup>(</sup>١) الهَشُّ: جَذَبُك العُصن من أغصان الشجرة إليك، ومنه قوله عز وجل: ﴿ وَأَهُسُّ بِهَا عَلَىٰ غَنمه، عَنمه عَنمه، عَنمه الله الله الفراء: أي : أضرب بها الشجر اليابس ليسقط ورقها فترعاه غنمه. السان العرب مادة : هشش إ.

<sup>(</sup>٢) الإربة والإرب: الحاجة. وجمعهما مآرب. أي : حاجات وأغراض.

كأن الحقَّ سبحانه يقول لموسى عليه السلام : إن حدود علمك بما في يدك أنها عصا تتوكأ عليها ، وتَهُشُّ بها على غنمك ، أما علمي أنا فهو علم آخر.

لذلك يأمره أنْ يُلقى العَصا، فلما ألقاها وجدها حية تسعى، فأوجس في نفسه خيفة.

### إِن ﴿ فَأُوْجَسُ (١) فِي نَفْسِهِ خِيفَةً مُوسَىٰ . ـ ﴿ ٢٥٠ ﴾

هي التي فرَّقت بين سحر القوم ومعجزة موسى عليه السلام . لماذا ؟

لأن الساحر يُلقى العصا فيراها الناس حَيَّة ، وهو يراها عَصاً ؛ لأن الساحر لو رآها حَيَّة لَخافَ مثل الناس ، لقد خاف موسى عليه السلام لأنها تغيرت وصارت حَيَّة فعلاً.

ولذلك قال له الله:

# ﴿قَالَ خُذُهُمَا وَلا تَخُفُ سَنُعِيدُهَا سِيرَتَهَا الأُولَىٰ ۞﴾ [طه ]

فلو كانت من جنس السحر لما أوجس في نفسه خِيفةً ؛ لأنه سوف يراها عَصاً وإنْ رآها غيرُه حَيَّة ، وهذا هو الفارق .

وقوم عيسى أيضاً كانوا مشهورين بالحكمة والطب، إذن: فستجىء الآيات من جنس الحكمة والطب، ثم تتسامى المعجزة ؛ لأن الذي يُطيّب جسماً ويُداويه لا يستطيع أنْ يُعيد الميت إلى الحياة ؛ لأن الإنسان إذا ما مات فقد خرج الميت عن دائرة علاج الطبيب .

ولذلك رقَّى الله آية عيسى ، إنه يَشْفي المرضى ، ويُحي الموْتَى أيضاً ، وهذا تَرقُّ في الإعجاز .

مادنا

 <sup>(</sup>١) أوجس القلب فنزعاً : أحس به. قال أبو إسحاق : معنى أوجس: وقع في نفسه الخوف، وتوجس بالشيء : أحس به فتسمع له. وتوجست الشيء والصوت إذا سمعته وأنت خائف، (لسان العرب مادة : وجس)

والحق سبحانه يقول:

### ﴿إِنَّا أَنزَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقَلُونَ ٢٠٠

[يوسف]

فهو قرآن عربى ؛ لأن الرسول عَيَّا سيجاهر بالدعوة في أمة عربية ، وكان لا بُدَّ من وجود معجزة تدلُّ على صدق بلاغه عن الله ، وأن تكون ممَّا نبغ فيه العرب ؛ لأن المعجزة مشروطة بالتحدِّى ، ولا يمكن أنَّ يتحدَّاهم في أمر لا ريادة لهم فيه ، ولا لَهُم به صلة ، حتى لا يتقولنَّ أحد: نحن لم نتعلم هذا ، ولو تعلمناه لجئنا بأفضل منه .

وقد كان العرب أهل بيان وأدب ونبوغ في الفصاحة والشعر ، وكانوا يجتمعون في الأسواق ، وتتفاخر كل قبيلة بشعرائها وخُطبائها المفوَّهين ، وكانت المحديات تجرى في هذا المجال ، وكانت التحديات تجرى في هذا المجال ، ويُنصب لها الحكام .

أى: أن الدُّرْبة على اللغة كانت صناعة متواترة ومتواردة ، محكومٌ عليها من الناس في الأسواق ، فَهُمُ أمة بَيَان (١) وبلاغة وفصاحة.

لذلك شاء الحق - سبحانه - أن يكون القرآنُ معجزةً من جنس ما نبغ فيه العرب ، وهم أوَّلُ قومٍ نزل فيهم القرآن ، وحين يؤمن هؤلاء لن يكون التحدى بفصاحة الألفاظ ونسق الكلام ، بل بالمسادئ التي تطغى على مسادئ الفُرس والروم.

هذا هو البرهان .

المادينا

 <sup>(</sup>١) البيان : إظهار المقصود بأبلغ لفظ ، وهو من الفهم وذكاء القلب مع اللسن ، وأصله الكشف والظهور . (لسان العرب ـ مادة : بين ).

أما النور فقد جاء أيضاً من أمر حسمى ؛ لأن النور يمنع الإنسان من أن يتعشّر في مشيته ، أو أن يُخطئ الطريق ، أو أن يصطدم بالأشياء فَيُؤذيها أو تُؤذيه .

إذن : هناك نور مادي تبصرون به الأشياء فتحددون به مواقعكم منها ، فيسلم منكم الضعيف ، وتسلمون أنتم من القوى عنكم.

هذا هو النور المادي ، وهو أسر يشترك فيه المؤمن والكافر ، لم يضن اللهُ به حتى على الكافر .

لكن هناك نور آخر جعله الله نور الهداية ونور اليقين ونور القيم ، يأتى من الله على أيدى الرسل ، فإذا أخذ المؤمن النُّوريَّن ، فقد انتفع في الدنيا ، ويمتد انتفاعه من الدنيا إلى انتفاعه في الآخرة .

### ولذلك قال تعالى:

﴿ نُورٌ عَلَىٰ نُورٍ يَهْدِي اللَّهُ لِنُورِهِ مَن يَشَاءُ وَيَضْرِبُ اللَّهُ الأَمْشَالَ لِلنَّاسِ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْء عَلِيمٌ ۞ ۞ ﴾

والحق سبحانه حين يضرب مثلاً للمعنويات ليتعرف إليها الناس فهو يُقدِّم لها بأمر مادي يتفق عليه الكُلُّ ، ليُقرِّب الأمر المعنوي أو الغيبي إلى أذهان الناس ؛ لأن المعنويات والغيبيات يصعب إدراكها على العباد .

فلذلك هو سبحانه وتعالى يُقرِّب هذا الأمر ويُبيِّنه بأنْ يضرب لنا مثلاً من الأمور المادية المحسنَّة ، حتى تقترب الصورة من الأذهان ؛ لأننا جميعاً نرى الماديات .

وبهذا يُلحق الحق سبحانه الأمر المعنوى وهو غير معلوم لنا بالأمر الماديّ الذي نعرفه ، فتقترب الصورة من أذهاننا وتتضح لنا.

وإذا كنا في كُون الله تعالى نجد النهار إنما يكون نهاراً بإشراق الشمس

الواحدة التي تنير نصف الكرة الأرضية ، ثم تنير النصف الثاني من بعد غروبها عن النصف الأول ، فيتميز النهار بالضوء ، ويتميز الليل بالظُّلمة .

ومعنى النور في الحسيّات أنه شعاع يجعل الإنسان يرى ما حوله ، حتى يستطيع أن يتحرك في الحياة دون أن يصطدم بالأشياء المحيطة به.

ولكن إن كانت الدنيا ظلاماً فسيصطدم الإنسان بما حوله.

حينئذ يكون هناك أمر من أمرين:

إما أن يكون الإنسانُ أقوى من الشيء الذي اصطدم به فيحطمه .

- وإما أن يكون هذا الشيء أقوى من الإنسان فيصاب الإنسان إصابة تتناسب مع قوة الشيء الذي اصطدم به .

إذن : فالذي يحميك من أنَّ تُحطِّم أو تتحطَّم هو النور الذي تسير على هُدَاه.

إذن : فساعة أن يأتي النور ، تتضح أمامك معالم الدنيا ، وتكون خُطّاك على بينة من الأمر ، فلا ترتطم بما هو أضعف منك فتحطمه ، ولا يرتطم بك ما هو أقوى منك فَيُحطِّمك .

هذا هو النور الحسى ، وأكبر ما فيه نور الشمس الذي يستفيد منه كل النحكي ، والعاصى ، والكافر والمشرك ، والمسخر من حيوان أو نبات أو جماد .

هذا النور هو نعمة عامة خلفها الله سبحانه وتعالى بقانون الربوبية الذي يعطى النَّعَم لجميع خَلْقه في الدنيا سواء مَنُّ آمنوا ، أم مَنْ لم يؤمنوا .

فإذا غابت الشمس نجد كل واحد منا يستعين بنور يعطيه الضوء في حيِّز محدود، وعلى قَدِّر إمكاناته، فواحد يُوقد شمعة، وواحد يأتي بمصباح

اجاز " صغير ، وواحد يستخدم الكهرباء فيأتى بمصباح "نيون" ، وواحد يأتى
 بالعديد من مصابيح الكهرباء ليملأ المكان بالنور ، كُلُّ على قَدْر إمكاناته .

فإذا طلعت شمس الله ، فهل يبقى أحدٌّ على مصباحه مُضاء ؟

وفى المعنويات نور أيضاً ، فالنور المعنوى يهديك إلى القيم ، حتى لا ترتطم بالمعنويات السافلة التي قد تقابلك في مسيرة الحياة.

إذن: فكل ما يهدى إلى طريق الله يُسمَّى توراً .

والحق سبحانه يقول:

﴿ قَدْ جَاءَكُم مِنَ اللَّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ ٥٠ ﴾

وإذا كانت التجربة قد أثبت أن نوراً من خلق الله وهو الشمس ، إذا سطعت فالجميع يُطفئون مصابيحهم ، فكذلك إذا ما جاء نور الهداية من الله سبحانه وتعالى فيجب أنْ تُطفأ بقية الأنوار من مقترحات أفكار البشر .

فلا يأتى أحد بفكر رأسمالى ، أو يأتى آخر بفكر شيوعى ، أو ثالث بفكر وُجُودى (١) ؛ لأن كل هذه القِيم تُمثَّل أهواء متنوعة من البشر ، وتعمل لحساب أصحابها.

أما منهج الله تعالى فهو لصالح صَنْعة الله وهم البشر جميعاً ، فلا يحاول

مدادبندا ا

<sup>(</sup>١) تنسب كلمة الوجودية إلى الوجود ، لا الوجود المطلق ، ولكنها تعنى أن يهندى الإنسان إلى وجوده بنفسه ، لا بالتحليل النفسى والمراقبة الباطنية ، ولا يهتدى بهدى الأخلاق المقررة وأصول الآداب المتواضع عليها لأنها ننشأ قبل نشوء الأقراد ، وإنما نهتدى إلى وجودنا بثورة فى أعماق هذا الوجود ، أى بصدمة عاطفية قوية ، أو بيقظة من يقظات الضمير ، أو بضربة من ضربات التجارب تفصلنا من المجتمع الذى نعيش فيه . انظر كتاب (أفيون الشعوب) للعقاد - دار الاعتصام طبعة ٥٩٥ م - ص ٩٩ (المذاهب الهدامة) وانظر نقد هذه الفلسفة فى كتاب (الإسلام والمذاهب الفلسفية) للدكتور مصطفى حلمى - دار الدعوة - الطبعة الأولى ١٩٨٥م - ص ١٩٨١).

أحد أن يضع قيماً للحياة تخالف منهج الله ؛ لأن الله قد بين لنا منهج العبادة ومنهج القيم ؛ لذلك لا يصح أن يأتي إنسان بشرع يخالف تعاليم الله .

إذن : فما دام الحق سبحانه قد أنزل نور الهدى منه فلابد أن نُطفئ جميعاً مصابيح الأفكار القائمة على الهوى ، ونأخذ النور كله من منهج الله القويم والصالح لكل زمان ومكان ، كما نأخذ النور في النهار من شمس الله .

والحق تبارك وتعالى يقول:

﴿ اللَّهِ كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِ رَبِهِمْ إِلَىٰ صِرَاطِ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ ① ﴾ [إبراهيم]

أى: أن مُهِمَّة هذا الكتاب هي أنْ يُخرج الناس من ظلمات الجهل والكفر والشرك إلى نور الإيمان ؟ لأن كل كافر مشرك تحيط به ظلمات ، يرى الآيات فلا يُبصرها ، ويعرف أن هناك حساباً وآخرة ولكنه ينكرهما ، ولا يرى إلا الحياة الدنيا القصيرة غير المأمونة في كل شيء ، في العمر والرزق والمتعة .

ولو تطلع إلى نور الإيمان لرأى الآخرة وما فيها من نعيم أبدى ، ولَعَمِلَ من أجلها ، ولكن لأنه تحيط به الظلمات لا يرى ، والطريق لأن يرى هو هذا الكتاب «القرآن الكريم » ؛ لأنه يُخرِج الناس إذا قرأوه من ظلمات الجهل والكفر إلى نور الحقيقة واليقين .

فإذا أخذنا نور الهداية من الله سبحانه وتعالى فهو ينير لنا طريقنا في القيم والمعنوبات ، تماماً كما تُنير لنا شمس الله طريقنا في الحياة المادية.

ولذلك يقول الحق سبحانه:

﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَاعْتَصَمُوا بِهِ فَسَيَدْخِلُهُمْ فِي رَحْمَةٍ مِنْهُ وَفَضْلِ وَيَهْدِيهِمْ إِلَيْهِ صِرَاطًا مُسْتَقِيمًا ۞٧۞﴾

۸٤٨ مذاذبتنا

ومعنى الاعتصام: التمسك ، ولا يتأتى إلا في عُلُو . فيقال: "اعتصمت بحبل الإيمان" لأن للإنسان ثقلاً ذاتياً ، هذا الثقل الذاتي إن لم يرفعه سواه فإنه يقع بالإنسان .

وهذا لا ينشأ إلا إذا كان الإنسان مُعلَّقاً في الجو ويمسك بحبل، ولا يوجد مَنْ يدفعه إلى أسفل، بل الإنسان بثقله الخاص يهبط إلى الأرض.

فَمَنَ يعتصم بالله ويُمسِك بحبل الإيمان فإنه يمنع نفسه من الهُوي والسُّقوط.

وهنا نشعر أن الاعتصام بالله هو أن نتبع ما تُلي علينا من الآيات ، وما سَنَّه لنا رسول الله عَرَا الله عَلَى الله عَرَا الله عَلَى عَلَى الله عَرَا الله عَلَى الله عَرَا الله عَلَى الله عَرَا الله عَرَا الله عَرَا الله عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَرَا الله عَرَا الله عَلَى اللهُ الله عَلَى اللهُ عَلَى

إذن : فَبَابُ الاعتصام هو كتاب الله وسنة رسوله عَيْكُ ا

وكذلك كان وجود الرسول بين أظهرهم هو الأمر الضرورى ، لأنهم كانوا منغمسين في حمأة (١) الجاهلية ، فلا بد أن توجد إشراقة الرسول بينهم حتى تُضىء لهم ، فَيروا أن الله قد أخرجهم من الظلمات إلى النور .

ولنلاحظ دائماً أن الله حين يُبيِّن جزاءً لمؤمن على إيمانه وطاعته ، فسبحانه يقول مرة :

﴿ أُولَٰئِكَ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ۞ ﴾ [الأعراف]

ومرة أخرى يقول:

﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَاعْتَصَمُوا بِهِ فَسَيُدْخِلُهُمْ فِي رَحْمَةً مِنْهُ وَفَصْلُ وَيَهْدِيهِمْ إِلَيْهِ صِرَاطًا مُسْتَقَيِمًا ۞٧۞﴾

منا دینا

<sup>(</sup>١) الحمأة في اللغة : الطين الأسود المنتن . فكأن الجاهلية بما فيها من فساد وبُعُد عن الدين كالطين الأسود المنتن الرائحة الذي انغمسوا فيه .

ما الفَرْق بين الاثنين ؟

إن الناس في العبادة صنفان :

- منهم مَنْ يعبدُ اللهَ ويريد نعيم الجنة ، فيعطيه الله الجنة جَزَاءً لعبادته ولعمله الصالح .

- وآخر يعبد الله ؛ لأن الله يستحق العبادة ، ولا تمرُّ الجنة على باله ، وهذا ينال ذات الرحمة ، إنه ينال لقاء وجه الله.

وما الفَرُق بين الجنة والرحمة ؟

إن الجنة مخلوقة لله ، فهى باقية بإبقاء الله لها ، ولكن الرحمة باقية ببقاء الله ، وهذا ضمانٌ كَافٍ ، فمن يرى الله فيه حُسن العبادة لذاته \_ سبحانه \_ يضعه الله في الرحمة .

ومُجِيءُ رسول الله عَيْكُ برسالته الخاتمة هو في نفسه رحمة ، ولذلك يقول الحق سبحانه :

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴿ ٢٠٠٠﴾

ف ما دام رسول الله على هو خَاتَمُ الرسل وبُعثَ للناس كلهم ، وللزمن كلّه إلى أن تقوم الساعة فهو رحمة من الله للعالمين جميعًا ، ولذلك كان لا بُدَّ أَنْ ينسع دينه لكل أقضية الحياة التي يعاصرها الرسول ، والتي يعاصرها خَلَفُه من بعده إلى أن تقوم الساعة.

فلا يوجد شيء في الحياة إلا ولكتاب الله فيه تشريع ، وللسنة النبوية فيه توضيح.

مذا دبننا

والعَالَم هو كُلُّ مَا سِوَى الله ، فالملائكة عَالَم ، والجن عَالَم ، والإنس عَالَم ، والجماد عَالَم ، والحيوان عَالَم ، والنبات عَالَم .

فالرسول عِنْ الله رحمة لكل هذه العوالم.

ويقول تعالى:

﴿ وَاللَّهُ يَخْتَصُ بِرَحْمَتِهِ مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ ﴿ ١٠٠ ﴾ [البقرة]

فَالحقُّ سبحانه ذو الفضل الهائل الزائد عن حاجته سبحانه ، لأنه ربما يكون عندي فَضُل ، ولكنني أُبْقيه لأنني سأحتاج إليه مستقبلاً.

والفَضْل الحقيقى هو الذى من عند الله سبحانه ؛ لذلك فإن الله تعالى هو ذو الفضل العظيم ، لأنه غَيْرُ مُحتاج إلى أحد من خَلْقه أو كَوْنه ؛ لأن الله كان قبل أنْ يُوجَد شىء .

فإذا نظرنا إلى عالم الملائكة نقول:

ما هي الرحمة التي نالتهم من النبي عليه ؟

نقول: «رُوى أن رسول الله عَيِّكُ سأل جبريل يوماً فقال له: أنت جئتني من عند الله بقوله سبحانه:

﴿ وَمَا أَرْسُلْنَاكَ إِلاَّ رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ۞ ۞ ﴾

فأيُّ رحمة نالتُك مني؟

فقال جبريل : كنت أخشى سوء العاقبة مثل إبليس ، فلما أنزل الله عليك قوله: ﴿ ذِي قُولَةٍ عِندَ ذِي الْعَرْشِ مَكِينٍ (١) ﴾ [التكوير : ١٠]. أَمَنْتُ ».

مالا دينا المالات

<sup>(</sup>١) مكن مكانة فهو مكين: ثبت واستقر فهو ثابت مستقر. قال تعالى : ﴿ إِنَّكَ الْيَـوْمَ لَدَيْنَا مَكِينٌ أَمِينٌ ﴾ [يوسف : ١٠] أي : عظيم عندنا ثابت المنزلة .

فإذا كان هذا في الملائكة ، فَمَا بَاللَّكَ بالعوالم الأدنى من ذلك؟

لا شُكُّ أنه وضع لكل شيء مبدأ ومنهجاً .

وقد وضع الحقُّ سبحانه في منهجه الطريق المستقيم ، وهو أقصر الطرق الى تحقيق الغاية ، فأقصر طريق بين نقطتين هو الطريق المستقيم ، ولذلك إذا كنت تقصد مكاناً فأقصر طريق تسلكه هو الطريق الذي لا اعوجاج فيه ، ولكنه مستقيم تماماً .

والحق سبحانه يقول:

﴿ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِنَ النَّبِيَينَ وَالصَّدِّيقِينَ وَالصَّدِّيقِينَ وَالصَّدِّيقِينَ وَالصَّدِّيقِينَ وَالصَّدِّيقِينَ وَالصَّدِّيقِينَ وَحَسُنَ أُولَئِكَ رَفِيقًا ﴿ ٢٠ ﴾

فحين تقول: « اهدنا الصراط المستقيم ».

فأنت تطلب من الله تبارك وتعالى أن تكون مع النبيين والصِّدِّيقين والشُّهداء والصالحين.

أى: أنك تطلب من الله جَلَّ جلاله أنَّ يجعلك تسلك نفس الطريق الذى سلكه هؤلاء لتكون معهم في الآخرة .. فكأنك تطلب الدرجة العالية في الجنة ؛ لأن كل مَنُّ ذكرناهم لهم مَقام عال في جنة النعيم .

\*\*\*

### (١) ... عموم رسالة محمد ﷺ

رسالة عالمية ، جاءت للناس كل الناس ، لذلك كان رسولها هو خاتم الرسل والنبيين ، أرسله من له مكن له مكن السماوات والأرض ، نبيا اميا ، في اتباعه الهداية والرشاد .

### يقول الحق سبحانه وتعالى :

﴿ قُلْ يَا أَيُهَا النَّاسُ إِنِي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ لا إِلَهَ إِلاَّ هُو يُحْيِي وَيُمِيتُ فَآمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ النَّبِي الْأُمِي اللَّهِ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَكَلِمَاتِهِ وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ (١٥٨) ﴾

فالحقُّ سبحانه يأمر رسوله عَلَيْكُ أن يعلن للناس أن رسالته تعُمُّ الـزمان والمكان.

فقد كان الرسل السابقون لرسول الله على الله على جميع الرسل السلام ـ قد بعث كل منهم لأمة محدودة زمانًا ومكانًا ، أما رسالة محمد على فهى لعامة الزمان وعامة المكان.

وقد وقع المشركون في اللَّبْس ، فقالوا :

﴿ لَوْلَا أَنزِلَ عَلَيْهِ آيَةٌ مِّن رَّبِّهِ . . . ( ٢٠٠٠ ﴾

[ يونس]

فقد ظنوا أن الآية هي الآيات المحسة الكونية المشهودة ، وما علموا أن الآيات التي سبق بها الرسل إنما جاءت لتناسب أزمان رسالاتهم ، ولتناسب مواقعهم من المرسل إليهم .

فكانت الآيات التى اصطحبوها آيات حسية ، وكل آية كانت من جنس ما نبغ فيه القوم المبعوث إليهم ، أما محمد عربها فلو جُعِل له آية حسية لآمن بها مَنْ شاهدها ، ولصارت خبرًا لمن لم يشاهدها .

ونحن على سبيل المثال كمسلمين لم نصدًى أن موسى عليه السلام قد ضرب البحر بعصاه فانشق ، إلا لأن القرآن قال ذلك(١) ، لأن كل أمر حسى يقع مرة واحدة فمَن شاهده آمن به ، ومَن لم يَرَه - إن حُدِّث به - له أن يُكذِّب ، ولم أن يُصدِّق .

ولكنّا صدَّقنا ، لأن القائل هو الحق سبحانه ، وقد أبلغنا ذلك في القرآن ، وثما في القرآن ، وثم المرافين على القرآن ، وثقتنا فيمن قال هي التي جعلتنا نصدق معجزات الرسل السابقين على رسول الله على .

الماديت

<sup>(</sup>۱) يقول تعالى: ﴿ فَأُوحَينَا إِلَىٰ مُوسَىٰ أَنِ اصْرِب بِعَصَاكَ الْبَحْرَ فَانفَلَقَ فَكَانَ كُلُ فِرْق كَالطُودِ الْعَظِيمِ (١٠) ﴾ (الشعراء) وقد كانت لهذه العصا ثلاث معجزات ، منها شق البحر ، ومنها تحولها إلى حية عظيمة تلقف ما صنع السحرة من تخييل ، وذلك في قوله تعالى : ﴿ فَأَلْقُوا حِيالَهُمْ وَعَسِيهُمْ وَقَالُوا بِعِزَة فِرْعَوْنَ إِنَّا لَنَحْنُ الْفَالِبُونَ (١٤) فَأَلْقَىٰ مُوسَىٰ عَصَاهُ فَإِذَا هِي تَلْقَفُ مَا عَنْ الْحَجر بعد صربه بالعصا ، وذلك قوله تعالى : ﴿ فَقُلْنَا اصْرِب بِعصَاكَ الْحَجر فَانفَجُرتُ مِنْهُ اثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْنًا . . (٢٠) ﴾ (البقرة).

وقد يتساءل البعض عن السر في عدم جعل معجزة الرسول الدائمة معجزة حسِّية .

فنقول: لقد شاء الحق سبحانه أن يرسل الرسول عَلَيْكُم بمعجزة باقية إلى أن تقوم الساعة ، وهي معجزة القرآن.

وتتحدث كتب السيرة أن الماء نبع (١) من بين أصابعه عَلَيْكُم ، فمن صدَّق صدَّق ، وإن قرأت ولم تصدق ذلك ، فاعلم أنك لست المقصود بها .

فقد كان المقصود بها هم المعاصرون لها ، وقد جاءت لتربيب (٢) الإيمان في القوم المعاصرين ؛ لأنهم كانوا في حاجة إلى شدٍّ أزرهم الإيماني .

وحدَّ ثتنا كتب السيرة أيضاً عن حفنة الطعام التي أكل منها عدد كبير من الرجال (٣) ، ومن صدَّق الرواية فليصدقها ، ومن لم يُصدِّقها ، فهذه الآية لم تأت له ، لكنها جاءت للمعاصرين له عَرِين .

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقى فى دلائل النبوة (٥/ ٣٥٦) من حديث زياد بن الحارث الصدائى أن رسول الله على غزوة تبوك: ١ هل من ماء يا أخا صداء؟ فقال: لا إلا شىء قليل لا يكفيك. فقال النبى على الماء. اجعله فى إناء ثم ائتنى به ، ففعلت فوضع كفه فى الماء. قال الصدائى: فرأيت بين أصبعين من أصابعه عيئًا تفور ١. الحديث

<sup>(</sup>٣) ربُّبه تربيبًا : ربًّاه . وفي الحديث : لك نعمة تربها ، أي : تحفظها وتراعيها وتُربِّيها ، كما يربى الرجل ولده . إلسان العرب ـ مادة : ربب إ .

<sup>(</sup>٣) عن أنس بن مالك قال: صنعت أم سليم للنبي على خُبرة ، وضعت فيها شيئًا من سمن ، ثم قالت : اذهب إلى النبي على فادعه . قال : فأتيته فقلت : أمى تدعوك . قال : فقام وقال لمن كان عنده من الناس : قوموا ، قال : فسبقتهم إليها فأخبرتها . فجاء النبي على فقال : ماتي ما صنعت . فقالت : إنما صنعته لك وحدك . فقال : هاتيه ، فقال : يا أنس أدخل على عشرة عشرة . قال : ها نبه ، فقال : فما زلت أدخل عليه عشرة عشرة . فأكلوا حتى شبعوا وكانوا ثمانين . أخرجه ابن ماجه في سننه (٣٣٤٢) .

وهذا لا يمنع أن يكون للرسول عَيَّا معجزات حِسِّية كباقي إخوانه من الرسل علينا أنْ نؤمن بها بالثقة فيمَنْ أخبر بها .

والذين طلبوا أن يأتى لهم محمد عَلَيْكَ بمعجزة حسية ، كمعجزة موسى عليه السلام ، نسوا أن موسى عليه السلام قد بعث إلى قوم محدودين ، هم بنو إسرائيل .

أما محمد على الله أن تكون الناس كافّة ؛ لذلك كان الأبدَّ أن تكون معجزته متجددة العطاءات ، وتحمل المنهج المناسب لكل زمان ومكان ، أما المعجزة الحسية فهي تنقضي بانقضاء زمانها ومكانها .

وقد تميَّز كل رسول بمعجزة يتحدى بها أولاً ، ثم ينتهى دورها ، لينزل له بعدها منهج من السماء ، ليبشِّر به قومه ، لكن رسول الله عَيَّنَ تميَّز بمعجزة لا تنتهى ، وهى عَيْنُ منهجه ؛ لأنه رسول إلى كل الأزمان وإلى كل الأمكنة ، فكان لابدً من معجزة تصاحب المنهج إلى يوم القيامة .

وفي ذلك يقول رسول الله عاليا

الم أعطيت خمساً لم يُعطَّهُن أحد من الأنبياء قَبلى:

نُصِرْتُ بِالرَعْبِ مسيرة شهر ، وجُعلتْ لى الأرضُ مسجداً وطَهُوراً ، فأيُّما رجل من أمتى أدركتْه الصلاةُ فَلْيُصلِّ ، وأُحلَّتْ لى الغنائم ، وكان النبى يُبعث إلى قومه خاصَّة وبُعثَتُ إلى الناس كافَّة ، وأُعطيت الشَّفاعة » (١)

مدادینا

<sup>(</sup>۱) حديث متفق عليه . أخرجه البخارى في صحيحه (٣٣٥) وكذا مسلم في صحيحه (٥٢١) من حديث جابر بن عبد الله رضى الله عنه .

ثم بعد ذلك أراد الحقُّ سبحانه وتعالى أنْ يُثبت عمومية الرسالة بعمومية تسخير الكون للخَلق ؛ لذلك كان الحديث مُوجِّهاً إلى كافّة الناس :

﴿قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ . . [١٠] ﴿ وَقُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ . . [١١] ﴿ وَافَ ]

وكل مَن يُطلق عليهم ناس فالرسول مُرْسَل إليهم :

﴿ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا . . ﴿ ٥٠٠ ﴾ [الأعراف]

وأراد سبحانه أنْ يُعطينا الحيثيات التي تجعل لله رسولاً ، يُبلِّغ قومه وكافَّة الأقوام منهج الله في حركة حياتهم ، فقال:

﴿ الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ . . ٢٥٠٠) ﴾

وما دام هو الذي يملك السماوات والأرض ، ولم يدّع أحدٌ من خَلفه أنه يملكها ، وفي السماوات والأرض وما بينهما حياتنا ومقوِّمات وجودنا ، فهو سبحانه أوْلَى وأحقُّ أنْ يُعبدَ.

ولو أن السماء لواحد ، والهواء لواحد ، والأرض لواحد ، وما بينهما لواحد لكان من الممكن أن يكون إله هنا ، وإله هناك ، وإله هنالك .

وفي هذا يقول الحق سبحانه:

﴿إِذًا لَّذَهَبَ كُلُّ إِلَّهِ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلا بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ . . [5] ﴾

[المؤمنون]

إذن: فما دام الوجودكله من السماوات والأرض ، وما سواهما لله ، فهو الأولى أن يُعبد ، وأول قمة العبادة أن تشهد بأنه لا إله إلا هو ، وحيشية ألوهيته الأولى أن له مُلك السماوات والأرض .

سلاا دینتیا

وما دام إلهاً فلا بُدَّ أنْ يُطَاع ، ولا يُطاع إلا بمنهج ، ولا منهج إلا بافعل ولا تفعل ، وأول المنهج القمة العقدية. إنه هو التوحيد،

وجعل الله للتوحيد حيثية من واقع الحياة ، فقال :

﴿ يُحْيِي وَيُمِيتُ . . ﴿ ١٥٥ ﴾ [الأعراف]

وهذا أمر لم يَدَّعِه أحد أبداً ، لأن الله هو الذي له مُلْك السماوات والأرض ، ولأنه يُحي ويُميت .

ولذلك نجد مَنْ حاج إبراهيم في ربِّه ، يقول الحقُّ سبحانه عنه :

﴿ أَلَمْ تَوْ إِلَى الَّذِي حَاجٌ إِبْرَاهِيمَ فِي رَبِهِ أَنْ آتَاهُ اللَّهُ الْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّيَ الَّذِي يُحْيِي وَأُمِيتُ . . ﴿ آَنَاهُ اللَّهُ الْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّيَ الَّذِي يُحْيِي وَأُمِيتُ . . ﴿ آَنَاهُ اللَّهُ الْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّي الَّذِي يُحْيِي وَأُمِيتُ . . ﴿ آَنَاهُ اللَّهُ الْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ وَبَي اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ وَإُمِيتُ . . ﴿ آَنَاهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ وَبَي اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ وَبَي اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

وحاول هذا الملك أن يُدير حواراً سُفسطائياً مُضلَّلاً ليفحم ويُسكِت إبراهيم عليه السلام ، فقال :

﴿ أَنَا أُحْبِي وَأُمِيتُ . . (١٠٥) ﴾

وذلك بأن يأمر بقتل إنسان ثم يعفو عنه ، وهو بذلك لا يُميته بل يُحييه في منطق السُّفسطائيين ، لكن هل الأمر بالقتل هو الموت؟

طبعاً لا ، لأن هناك فارقاً بين الموت والقتل ، فقد يقتل إنسان إنساناً آخر ، لكنه لا يمكن أنْ يُميته ؛ لأن الموت يأتي بدون هَدُم بِنْيته بشيء ، برصاصة أو بحجر أو بقنبلة .

المرا المنتا

ولا أحد قادرٌ على أنْ يُميت أحداً إذا رغب في أنْ يُميته ، فالموت هو الحادث بدون سبب ، لكن أنْ يقتل إنسان إنساناً آخر فهذا ممكن .

ولذلك يقول الحقُّ سبحانه عن نفسه :

﴿يُحْيِي وَيُمِيتُ فَآمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ . . ۞۞﴾ [الأعراف]

وانظروا إلى الدقة في الأداء ، فما دام قد أمر الحق رسوله أن يقول : إنى رسول الله إليكم جميعاً ، وحيثية الإيمان هي الإقرار والاعتقاد بوحدائية الله الذي له مُلك السماوات والأرض.

وهو سبحانه لا إله إلا هو ، وهو يُحى ويسميت ، لذلك يدعوهم إلى الإيمان بالخالق الأعلى :

﴿ فَأَمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ . . ﴿ ١٥٠٠ ﴾

﴿ فَآمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ . . ﴿ ١٥٠٠ ﴾

فالحيثية هنا هي الرسالة ، والرسول لم يأت من عند نفسه ، ولم يدّع هذا الأمر الجليل لنفسه ، ولكن الشحنة الإيمانية تفيد أنه خُلِق بما يُؤهّله للرسالة ، وبمجرد أنْ نزل عليه الوحى امتلك اندفاعاً ذاتياً لأداء الرسالة ، ولم يحتج لمن يدفعه لأداء الرسالة .

= 109

وقد قال الحق سبحانه:

﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنفُسِكُمْ . . ﴿ ٢٥٠ ﴾ [التوبة]

فقد أراد الحق سبحانه أن يُشِت للرسول عَيَّاتُ المجيء ذاتياً ، ولكن هذا المجيء الذاتي ليس من عند محمد عَيَّاتُ في البداية ، بل هو رسول من عند الله ، فأتى الحق سبحانه هنا بكلمة «جاء».

وكلمة «رسول» تدلُّ على أنه ليس من عنده ، وكلمة «جاء» تدل على أن الشحنة الإيمانية جعلت لذاته عملاً ، فهو عرال على الجهاد من أجل الرسالة ، ويعشق الكفاح من أجل تحقيق هذه الرسالة .

والله الذي أرسل رسوله بالتكاليف والمنهج لكم ، لابُدَّ أن يكون قد كلف مَن هو مُؤْتمن عليكم ، وهو محمد عَرِين ، وهو لم يَأْتِ من جنس الملائكة ، بل هو بشر مثلكم .

ومن رحمته سبحانه أنَّ جعل لكم رسولاً من أنفسكم ، ومن قبيلتكم ، ومن العرب ، لا من فارس أو الروم .

والرسول عَيْنِ مَا هُو أول مَنْ آمن بالله ، وامتزج إيمانه بإيمان المؤمنين . وفي ذلك يقول تعالى :

﴿ آمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ آمَنَ بِاللَّهِ وَمَلائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلُه ... ٢٥٠٠)

ا منادیتنا

أى : أن كلاً من الرسول والمؤمنين آمنوا بالله .

إن الإيمان الأول هو إيمان الرسول عَيْنِ ، والإيمان أيضًا من المؤمنين بالرسالة التي جاء بها الرسول بناءً على توزيع الفاعل في « آمن » بين الرسول والمؤمنين .

وبعد ذلك يجمعهما الله - الرسول والمؤمنين - في إيمان واحد ، وهذا أمر طبيعي ؛ لأن الرسول عرب آمن بالله أولا ، وبعد ذلك بلّغنا الرسول عرب وآمنا بالله وبه ، ثم امتزج الإيمان فصار إيماننا هو إيمان الرسول ، وإيمان الرسول ، وإيمان الرسول هو إيماننا.

إذن: فالرسول في مرحلته الأولى سبق بالإيمان بالله ، والرسول مطلوب منه حتى حين يؤمن بالله ـ أن يؤمن بأنه رسول الله .

ألم يَقُل الرسول عَنْ الله (١) ؟ أشهد أن محمداً رسول الله (١) ؟

وكان الرسول إذا ما أعجب أمر في سيرته ذاتها ، يقول: أشهد أنّى رسول الله (٢). إنه يقولها بفرحة .

منا دینا

<sup>(</sup>١) أخرج سلم في صحيحه (١١١) كناب الإيمان من حديث أبي هريرة ولا أنه قبال: شهدنا مع رسول الله على حُنينا ، فقال لرجل ممن يدعى بالإسلام: هذا من أهل الناز. فلما حضرنا القبتال قاتل الرجل قتالاً شديداً فأصابته جراحة ، فقيل: يا رسول الله الرجل الذي قلت له آنفاً: إنه من أهل النار. فإنه قاتل اليوم قتالاً شديداً ، وقد مات . فقال النبي عليه : إلى النار ، فكاد بعض المسلمين =

ويقول الحق سبحانه في آية أخرى :

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا آمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي نَزَّلَ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي نَزَّلَ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَالْكِتَابِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَالْكِتَابِ اللهِ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهِ عَلَىٰ اللّهِ عَلَىٰ اللّهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللّهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللّهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلْمَا عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللّهِ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهِ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهِ عَلَىٰ عَلَى

فالحق سبحانه يخاطبكم بلفظ الإيمان ، ويريد أن يتصل إيمانكم بعد كلامه الحق مع إيمانكم قبل كلامه ، فلا يتقطع ولا ينفصم خيط الإيمان أبداً ، بل لا بد من المداومة على الإيمان ، وألا يترك مؤمن هذا الشرف .

فإن رأى واحد منكم مُنادى بوصف طلب منه الوصف بعده ، فليعلم أن المراد هو المداومة .

ونعلم أن الحق هنا يخاطب مؤمنين ومنافقين وأهل كتاب ؛ لذلك فلابُدُّ أن تشملهم الآية ؛ لأن الإنسان إن آمن بالله فقط ، فهذا يقتضى أن يبحث المؤمن بالله عن مطلوب الله ، ومطلوب الله إنما جاء به رسول .

لذلك فالإيمان بالله يقتضى أن يؤمن الإنسان برسول ؛ لأن قصارى ما يعطيك العقل أيها الإنسان أن تؤمن بأن وراء الكون إلها خلقه ويُدبِّره .

ولكن ، ما اسم هذا الإله ؟

۱۹۲ ---

أن يرتاب ، فبينما هم على ذلك إذ قيل إنه لم يمت ، ولكن به جراحاً شديداً ، فلما كان من الليل لم يصبر على الجراح فقتل نفسه ، فأخبر النبي على بذلك ، فقال: الله أكبر ، أشهد أنى عبد الله ورسوله. ثم أمر بلالاً فنادى في الناس أنه لا يدخل الجنة إلا نفس صلمة ، وإن الله يؤيد هذا الدين بالرجل الفاجر .

لا يعرف الإنسان ذلك إلا عن طريق الرسول ، فهذه أمور لا تُعرف بالعقل ، ولكن لابُدَّ من الإخبار بها ، وكذلك مطلوبات الله ، وكذلك جزاء المؤمنين على حُسن إيمانهم ، ولذلك كان لا بُدَّ من مجيء رسول للبلاغ .

إذَنْ: فلابُدَّ مع الإيمان بالله أن تؤمن بالرسول، وما دُمْت أيها المؤمن قد آمنت برسوله فلابُدَّ أن تؤمن بالكتب التي جاءت على لسان الرسول.

فالقمة الإيمانية هي أنَّ تؤمنَ بالله ، ولازمها أنَّ تؤمنَ برسول الله ، وأنْ تؤمنَ بكتاب مع الرسول .

ونحن نعلم أن الإسلام بدأ بين الضعفاء إلى أن سار الأقوياء إليه ، وتلك سنة الله في الكون ، بل إننا نجد أن النبي عليه في بَدُء الرسالة كان مطلوباً منه أن يؤمن بأنه رسول .

وكما تقول أنت: أشهد أن لا إله إلا الله ، وأشهد أن محمداً رسول الله ، كان على النبي على النبي على النبي على النبي على النبي على النبي على الله ، وأشهد أن السهد أن لا إله إلا الله ، وأشهد أن محمداً رسول الله .

وسبحانه جَلَّ شأنه ، الخالق الأكرم ، آمنَ بنفسه أولاً ، بدليل قوله سبحانه: ﴿ شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لا إِلَهُ إِلاَّ هُو َ . . (١٨) ﴾

فأول شاهد بالألوهية الحقة هو الله ، وقد شهد لنفسه ، ومعنى ذكر شهادته لنفسه لنا أن نؤمن بأنه سبحانه يزاول قيوميته (١) وطلاقة قدرته بكلمة «كُنْ» ،

<sup>(</sup>١) القيوم والقيام في صفة الله تعالى وأسمائه الحسنى: القائم بندبير أمر خلقه في إنشائهم ورزقهم وعلمه بأمكنتهم. والقيوم: من أسماء الله تعالى المعدودة، وهو القائم بنفسه مطلقاً لا بغيره، وهو مع ذلك يقوم به كل موجود، حتى لا ينصور وجود شيء ولا دوام وجوده إلا به. (لسان العرب مادة: قوم).

وهو سبحانه عالم أن مخلوقاته تستجيب قطعاً .

وكان لابُدَّ أن يعلمنا أنه آمن أولاً بأنه الأول ، وأنه الإله الحقّ، بحيث إذا أمر أي كائن أمراً تسخيرياً فلابد أن يحدث هذا الأمر ، وسبحانه لا يتهيّب أن يأمر. لذلك قال تعالى:

# ﴿ شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ وَالْمَلائِكَةُ وَأُولُوا الْعِلْمِ قَائِمًا بِالْقِسْطِ لا إِلهَ إِلاَّ هُوَ الْمَلائِكَةُ وَأُولُوا الْعِلْمِ قَائِمًا بِالْقِسْطِ لا إِلهَ إِلاَّ هُوَ الْمَلائِكَةُ وَأُولُوا الْعِلْمِ قَائِمًا بِالْقِسْطِ لا إِلهَ إِلاَّ هُوَ الْمَلائِكَةُ وَأُولُوا الْعِلْمِ قَائِمًا بِالْقِسْطِ لا إِلهَ إِلاَّ هُو الْمُلائِكَةُ وَأُولُوا الْعِلْمِ قَائِمًا بِالْقِسْطِ لا إِلهَ إِلاَّ هُو اللهُ الل

وهى شهادة الذات للذات ، وشهدت الملائكة شهادة المشهد ، وشهد أولو العلم شهادة الاستدلال .

وحين يشهد محمد عربه أنه رسول الله ، فهو يؤمن بأنه رسول ، ولو لم يؤمن بأنه رسول ، ولو لم يؤمن برسالته لَتهيب أن يُبلِّغنا بالرسالة ، وبعد أنْ آمن عربه أنه رسول من الله جاءه التكليف من الحق .

إذن : في البداية كان لابد أن يؤمن أنه رسول ، وأن يبلغ الدعوة إلى قريش وسائر الجزيرة ، وتعبر دعوته بعد ذلك من الجزيرة إلى الشام ، وتتعدى الرسالة الشام بالإعلام وإن لم تتعد بالفعل ، حتى يأتى أتباعه من الصحابة وينساحوا بالإسلام في كل بقاع الأرض .

ولذلك كانت الرمزية في إرسال الكتب: كتاب لفلان ، وكتاب لفلان وكتاب لفلان والإسلام دعوة وكتاب لفلان (١)، ليفهم العالم أن دعوة النبي الله الإيمان والإسلام دعوة

١٦٤ - ١٦٤

 <sup>(</sup>١) بعث رسول الله ﴿ الله عَلَيْ الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ عَلَمُ مَا الله عَلَمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَ

مُتعدّية ؛ لأنها خالفتُ دعوات الرسل عليهم السلام ، فقد كان كل رسول إنما يعلم أنَّ حدود دعوته هي أمنه ، أما محمد عراه فقد كانت لرسالته مراحل ؛

آمن بذاته أولاً ، ثم دعا الأقربين ، ثم من بعد ذلك قريشاً ، ثم أبلغ العرب ، ثم الشام ، وتعدَّت الدعوة بالكتب إلى جميع الملوك في العالم ، وصارت أمة محمد عرفي مو تمنة على حَمْل الدعوة ونَشْرها في أي مكان ، ومعها حُجَّتها ، وهي القرآن .

وشاء الله أنْ يختم رسولُ الله عَلَى الرسالات ، وأرسله بالإسلام الذى يغلب الحضارات ، رغم أنه عَلَى من أمة أمية لا تعرف شيئاً ، حتى لا يُقال عن الإسلام أنه مجرد وتُبة حضارية ، وجاء لهم بمنهج غلب الحضارات المعاصرة له: فارس والروم في وقت واحد .

هذه الأمة الأمية قال فيها الحق سبحانه:

﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمَيِينَ (١) رَسُولاً مَنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِيهِمْ (٢) وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلال مُبِينٍ ٢٠٠٠ ﴾ [الجمعة]

وكانت هذه الأمية شرَفاً لهم كيلا يُقال: إنهم أصحاب قفزة حضارية من أمة

مادينا المادينا

وقال لهم اإن الله بعثني رحمة وكافة، فأدوا عنى يرحمكم الله؛ أورده ابن هشام في السيرة النبوية
 (٤/ ٢٠٧) عن محمد بن إسحاق .

<sup>(</sup>١) الأمي: من لا يقرأ ولا يكتب. والأميون هنا: هم العرب لأن معظمهم كان لا يقرأ ولا يكتب.

 <sup>(</sup>۲) زكا: طهر وصلّح، والتزكية: التطهير والإصلاح، قال ابن كثير في تفسيره (۱/ ٤٣٤): "أى : يأمرهم بالمعروف وينهاهم عن المنكر ، لنزكو تفوسهم وتطهر من الدنس والخبث الذي كانوا متلبسين به في حال شركهم وجاهليتهم ".

مُتمدينة ، وكانت هذه الأمية مُلفتة ؛ لأن ما جاء في تلك الأمة من تشريعات وقفت أمامه الأمم الأخرى إلى زماننا هذا باندهاش وتقدير .

وشاء الحق سبحانه لهذه الأمة أن تحمل رسالة السماء لكل الأرض ، وبعد أن نزل قول الحق سبحانه:

## ﴿ الْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسلامَ وينا .. ( ) ﴿ المائدة ] دينا .. ( ) ﴿

فَهُمَ بِعض الناس أن الرسول عَيْنِي ينعى نفسه لأمته.

ومن بعد رحيله على الرفيق الأعلى انساح صحابته بالدين الخاتم في الدنيا كلها ، وخلال نصف قرن من النزمان صار للإسلام جناحان: جناح في الشرق ، وجناح في الغرب . وهزم أكبر امبراطوريتين متعاصرتين له ، هما امبراطورية فارس بحضارتها و امبراطورية الروم .

وكانت البلاد تتخطّف الإسلام كمنهج حياة ، حدث ذلك بعد أن حارب الإسلام الامبراطوريتين في آن واحد ، وأقبل الناس على الإسلام ليتحقّقوا من معجزته التي لمسوها في خلق من سمعوا القرآن وحملوا رسالته ، ثم في اكتشافهم لعدالة القرآن في إدارة حركة الحياة .

وهكذا اكتشفوا أن معجزة الإسلام عقلية ، وأن رسالته رسالة عامة للناس كافة ، وأن رسوله عبي هو الرسول الخاتم الذي لم يَأْتِ لهم بمعجزة حسية

مادن

فحسب ، وإذا كان القرآن معجزة في اللغة للقوم الذين نزل فيهم رسول الله على المن لم يعرفوا لغة القرآن كان معجزة في العدالة والقيم النابعة منه ، والقوانين والتشريعات التي جاء بها .

فالإسلام قد جاء بقوانين لا يمكن أن تخرج من أُمة أمية ، لأنها قوانين رسالة خاتمة ، لذلك فكانت سابقة للعصور ، لأنها قوانين تنبع من دين سماوى خاتم .

والحق سبحانه يقول:

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ كَافَّةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَذِيرًا . . (٣٨) ﴾

وقد فهم الناس الفارق بين رسالته عليه وبين كافة الرسالات السابقة ، فإلى قوم عاد أرسل هوداً ، فقال تعالى :

﴿ وَإِلَىٰ عَادِ أَخَاهُمْ هُودًا . . ( ١٠٠ ﴾

وقال عن أهل مدُّين (١):

﴿ وَإِلَىٰ مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيُّنَّا ١٠٠٥٠ ﴾ [ الأعراف ]

وقال عن بعثة موسى عليه السلام :

﴿ وَرَسُولاً إِلَىٰ بَنِي إِسْرَائِيلَ ١٠٠٠) ﴿ وَرَسُولاً إِلَىٰ بَنِي إِسْرَائِيلَ ١٠٠٠)

ملادشا ١٩٧٠

<sup>(</sup>۱) عدين: اسم قرية على بحر القلزم (البحر الأحمر) أو اسم قبيلة في هذا المكان أرسل إليهم النبي شعيب عليه السلام. ورد ذكرها في القرآن عشر مرات: (الأعراف: ۵۵)، (التوبة: ۷۰)، (هود: ۸٤، ۵۵)، (طد: ٤٤)، (الحج: ٤٤)، (القصص: ٣٣، ٣٥)، (العنكبوت: ٣٦).

وهكذا حَدَّد الحق سبحانه زمان ومكان القوم في أيِّ رسالة سبقت رسالة محمد بن عبد الله عَيِّكِم .

لكن الأمر يختلف حين أرسل سبحانه محمداً رسولاً ، وجعله للناس كافّة ، فقد علم سبحانه أزلاً أن هذا هو الدين الخاتم.

والحق سبحانه قد أرسل الرسل ، وجعل خاتم الرسل سيدنا محمداً ، فمعنى ذلك أن رسالته عليها ، فما دام الله قد ختم به الرسالة ، وأنزل عليه قوله :

# ﴿ الْيَوْمَ أَكُمُ لُتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسلامَ دينًا . . [ المائدة ]

إذن : فلم يَعُدُ للسماء استدراك على هذه الرسالة.

وقد جاء رسول الله على بمنهج يضمُّ صحيح العقائد والقصص والأخبار ، وهو يوافق ما جاء في موكب الرسالات من يَوْم أن خلق الله الأرض وأرسل الرسل.

وقد أخذ الله العهد على الأمم والأنبياء من قبل بأنه إذا جاء رسول مُصدِّق لما معهم لَيُؤمنُنَّ به ، فقال تعالى :

﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَاقَ (١) النَّبِيِّينَ لَمَا آتَيْتُكُم مِن كِتَابٍ وَحِكْمَة ثُمُّ جَاءَكُمْ وَسُولٌ

<sup>(</sup>١) المبتاق: العهد. والمواثقة: المعاهدة. والموثق والميثاق: بمعنى واحد. قال تعالى: ﴿ قَالَ لَنْ أَرْسِلُهُ مَعَكُمْ حَتَىٰ تُؤتُّونِ مَوْثِقًا مِّنَ اللهِ .. (٦٠)

مُصَدِقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَّ بِهِ وَلَتَنصُرُنَّهُ قَالَ أَأَقْرَرْتُمْ وَأَخَذَتُمْ عَلَىٰ ذَلِكُمْ إصرِي (١) قَالُوا أَقْرَرْنَا قَالَ فَاشْهَدُوا وَأَنَا مَعَكُم مِّنَ الشَّاهِدِينَ (٨) ﴾

فرسول الله عَلَيْ جاء خاتماً ، وجاءت رسالته عامة ، ولذلك أخذ الله العهد على كل رسول أنْ يُبشِّر قومه بأنه سيأتي رسول خاتم ليكون عند أهل كل ديانة خلفية تُطمئنهم على أنه إذا جاء رسول ، فقد عرفوا خبر مَقْدمه .

إذن : فرسول الله مشهود له من كل الرسل .

وحينما أرسل الله محمداً على جعله خِتَاماً للأنبياء ، وختم به ركب النبوة ، وهذا يعنى أن النبوة كان لها ركب وفي كل عصر من العصور يأتى نبى على مقدار اتساع الحياة ، وعلى مقدار التقاء الكائنين في الحياة ، وعلى مقدار الداءات والأمراض التي تأتى في المجتمع.

ولكن الله عَلِم أَزَلاً أن رسول الله عَيْنِ سيأتي في فترة ، ورسالته ومنهجه ينتظم ويضم كل قضايا الزمن إلى أن تقوم الساعة.

وهو زمن يعلم الله أن فوارق المواصلات فيه ستنتهى ، وفوارق الحواجز فيه ستنتهى ، فيحدث الخبر في أدنى الشرق وأعلاه فتسمعه في أدنى الغرب وأعلاه ، والخبر في الغرب تسمعه في الشرق ، والداء يوجد مرة في أمريكا ، وبعد يوم أو يومين يوجد في أي بلد من البلاد .

خالا دينيا

<sup>(</sup>١) الإصر; المهد التقيل. وهو: الميثاق والعهد. (لسان العرب مادة: أصر) .

إذن: فالمسافات انتهت ، وجعلت المواصلات العالَم كقطعة واحدة ، فالداءات في المجتمع القديم كانت تنعزل انعزالاً إقليمياً لعسر الاتصال ، وكل داء في جماعة قد لا يصل إلى الجماعة الأخرى ، فهؤلاء لهم داء لا يصل إلى الجماعة الأخرى ، المحماعة الأخرى .

لذلك كان الحق سبحانه يرسل لكل جماعة ليعالج داءاتها ، لكن إذا التحم العالم هذا الالتحام ، فلا بد أن يأتي رسول واحد جامع للناس جميعاً ؛ لأن قضايا الداءات ستكون واحدة .

وكذلك أخذ الله العهد على رسولنا عَيَّكُ بأنْ يؤمن بالرسل السابقين ، وكذلك أخذ الله العهد على رسولنا عَيِّكُ بأنْ يؤمن بالرسل السابقة بكل الله عن الله الم يأت ليهدم أدياناً ، ولكن ليكمل أدياناً ، كأن الأديان السابقة بكل ما جاء فيها من صحيح العقائد والقصص والأخبار موجودة في الإسلام .

وفوق كل ذلك جاء الإسلام بشرائع تناسب كل زمان ومكان ، ولذلك قال الرسول الم

"مثّلي ومثل الأنبياء قبلي كمثل رجل بني بُنياناً ، فأحسنه ، وأجمله وأكمله إلا موضع لبنة ، فجعل الناس يطوفون به ويقولون : ما رأينا أحسن من هذا ، لولا موضع هذه اللبنة ، فكنت أنا اللبنة »(١).

۱۷۰ مذادیتا

 <sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صحيحه (۲۲۸٦) كتاب الفيضائل ، من حديث أبي هريرة إلى ، وكذا أخرجه الترمذي في سننه (۲۸٦٢).

إذن : فزمام كل الأمر انتهى إلى رسول الله عَرِيْكُ ، فقد أخذ الله العهد على غيره أنْ يُصدِّقوه عندما يجيء ، وهو عَرِيكُ آمن وصدّق بمن سبق من الرسل ، ولن يجيء من بعده شيء يطلب من رسول الله ولا من أمته أن يُصدِّقوه .



سنا دینا

۱۷۲ هـ دا دینیا

### (٧) البغى ··

## ومتاع الحياة الدنيا

كثيرٌ من الناس ينسون الآخرة ، ويعتقدون أن هذه الحياة الدنيا هي كل شيء ، لذلك نجد الذين يبغون في الأرض بغير الحق يظلمون الناس ، يأخذون من الدنيا كل شيء ، حلالاً أم حراماً .

يقول الحق سبحانه:

﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ إِنَّمَا بَغْيُكُمْ عَلَىٰ أَنفُسِكُم مَّشَاعَ الْحَيَّاةِ الدُّنْيَا ثُمَّ إِلَيْنَا مَرْجِعُكُمْ فَنْنَبِكُم مِّشَاعَ الْحَيَّاةِ الدُّنْيَا ثُمَّ إِلَيْنَا مَرْجِعُكُمْ فَنْنَبِكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ (٣٣) ﴾ [يونس]

عندما يَصِفُ الحق سبحانه الحياة التي نعرفها بأنها «دنيا» ، ففي ذلك ما يشير إلى أن هناك حياةً تُوصَف بأنها «غير دُنْيا» ، وغير الدنيا هي «العُلْيا» .

ولذلك يقول الحق سبحانه في آية أخرى:

﴿ وَإِنَّ الدَّارَ الآخِرُةَ لَهِيَ الْحَيَوَانُ (١) لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ (١٢) ﴾ [العنكبوت]

--- 177

<sup>(</sup>١) أي: هي الحياة النشيطة الكاملة الدائمة ذات الحركة والبركة والخير، وحياتهم في الجنة ليست خاملة. وقال الأزهري: المعنى أن من صار إلى الآخرة لم يمت ودام حياً فيها لا يموت ، فمن أدخل الجنة حي فيها حياة طيبة ، ومن دخل النار فإنه لا يموت فيها ولا يحيا. (لاان العرب-مادة: حيا) .

أى: هى الحياة التى تستحق أن تُسمّى حياة ؛ لأن الدنيا لا يُقاس زمانها ببدايتها إلى قيام الساعة ؛ لأن تلك الحياة بالنسبة للكون كله ، ولكن لكُلِّ فرد في الحياة دُنيًا ليس عمرها كذلك ، وإنما دُنيًا كل فرد هى مقدار حياته فيها ، ومقدار حياته فيها ،

وقسارى الأسر أنها محدودة حَداً خاصاً لكل عمر ، وحَداً عاماً لكل الأعمار.

والمتعة في الدنيا على قَدْر حظ الإنسان في المتع، فهي على قَدْر إمكاناته، فإذا نظرنا إلى الدنيا بهذا المعيار فإن متاعها يعتبر قليلاً، ولهذا لا يصح ولا يستقيم أن يغتر الإنسان بهذه المتعة.

والحق سبحانه يقول:

﴿ وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلاَّ مَتَاعُ الْغُرُورِ ١٨٥٠﴾

فالغرور - إذن - أنْ تُلهيك منعة قصيرة الأجل عن منعة عالية لا أَمَد لا نتهائها ، فحتى لا يغتر عائش في الدنيا فيلهو بقليلها عن كثير عند الله في الآخرة يجب أن يُقارن متعة أجلها محدود - وإنْ طال زمانها - بمتعة لا أَمَد لانتهائها ، متعة على قَدْر إمكاناتك ، ومتعة على قَدْر سعة فَضْل الله .

لذلك كانت الحياة الدنيا متاع الغرور ممَّن غُر بالتاف القليل عن العظيم الجليل. الجليل .

والله لم يظلم الدنيا فوصفها أنها متاع ، ولكن نبَّهنا إلى أنها ليست المتاع الذي يُغتر به فيلهي عن متاع أَبْقي ، إنه الخلود .

فنعيم الآخرة دائم لا يرول عنك ، وأنت خالد لا تزول عن النعمة بالفناء أو الموت ، وأنت لا تتمتع في الآخرة بقدراتك أنت ، بل بقدرة الله سبحانه ، فكأن المتاع أكبر كثيراً من قدرتك ، وأعلى كثيراً من كل ما تستطيع أن تحققه .

والإنسان لا يستطيع أن يُوقِن أنه سيستمتع بالحياة الدنيا ، فهذا أمر مطعون فيه وغير مُتيقّن ، فليس كل كائن حَى مُسْتمتعاً بالحياة ، هناك أشقياء ، وهناك تُعساء ، وهناك مَن حياتُهم كلُّها تعب .

وحتى أولئك المستمتعون بالحياة في الحاضر، مَنْ يُدريهم ماذا يحمل المستقبل لهم ؟ ألا يمكن أنْ يكون استمتاعهم هذا وَقْتياً ؟ ألا يمكن أنْ يأتيهم ظرَف من الظروف، أو قَدر من الأقدار يملاً حياتهم بالشقاء ؟

إننا نجد العقلاء حين يَرون في نعمة الله عليهم مَا يُكدر حياتهم على يشكرون الله ، بينما نجد الإنسان السَّطحي التفكير والفهم يَستاء وينفعل ويزيد الموقف مُعاناة .

العاقل - إذن له يعرف أن الإنسان يعيش في دُنْيا أغْيار ، ومعنى أننا نعيش في دنيا أغيار أنه تأتى أحداث تنقلنا من حال إلى حال ، أي من النغني إلى الفقر ،

أو من الصحة إلى المرض ، إلى غير ذلك من أحوال الدنيا المتقلّبة المتغيّرة ، ففى الدنيا لا يدوم حال ، وما دامت الدنيا أغياراً ، فأحوال الناس تتغير فيها دائماً .

والحق سبحانه وصف متاع الدنيا ، فقال :

﴿ فَمَا مَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا فِي الآخِرَةِ إِلاَّ قَلِيلٌ ۞ ﴾ [التوبة]

وقوله سبحانه: (إلا قليل) ليس مقصوداً به المتعة العادية للدنيا التي يتمتع الناس ، ولكن المقصود به متاع القمة الذي لا يصل إليه ولا يحدث إلا لأفراد قليلين في العالم .

فقد يعيش إنسانٌ في قَصر ضَخُم، وحوله المئات من الناس يخدمونه، وعنده من الأجهزة الالكترونية وغيرها ما يجعله بمجرد أنْ يريد شيئاً يضغط على وربع في المؤرد أن يربد شيئاً يضغط على وربع في المؤرد أن يربد أمامه، وكُلُّ شيء حوله يُحقِّق له رغباته.

بل إنه يعيش في درجة الحرارة التي يريدها داخل قصره، وعنده أفخر أنواع الطعام والشراب، وإذا أراد أن ينتقل من مكان إلى آخر ضغط على زر فيتحرك به الكرسي إلى المكان الذي يريده، وكل مَنْ حوله يطيعونه طاعة عمياء، فكل رغباته أوامر، وحياته تُشبه الحلم الجميل.

إذا عاش إنسانٌ في هذا الجو ، وانبهر بهذه النعم كلها ، يستوقفه ربُّ العزة

سبحانه ويُوضِّح له : لا تنبهر، فهذا المتاع الذي تعيش فيه بالنسبة للآخرة قليل.

فإذا قرأ الناس أو سمعوا أو شاهدوا ما بعيش فيه هذا الإنسان من متعة وانبهروا بها ، يُوضِّح لهم الله : لا تنبهروا ولا يأخذكم العَجب ، فكُلُّ هذا الذي تروْنَه أمامكم بالنسبة لمتاع الآخرة قليل (١).

ولهذا نجد الحق سبحانه وتعالى يُنفِّر عباده من أنْ تفتنهم نِعَمُ الدنيا مهما بلغت ، فيُوضِّح لهم: لا تنظنُّوا أن هذه النعم كثيرة ، بل إنها نِعَم قليلة بالنسبة لما ينتظركم في الآخرة ، فإذا كان الإنسان بفطرته يحب كثرة النعم ، ففي هذه الحالة لن تفتنه نعم الدنيا ، بل سوف يطلب نِعَم الآخرة .

ورسول الله عَرَاكِ عَلَيْهِ يقول:

«لو أن ابن آدم أعطى وادياً ملآن من ذهب أحب إليه ثانياً ، ولو أعطى ثانياً
 أحب إليه ثالثاً «(٢) .

--- 1VV=

<sup>(</sup>١) وقد أوضح القرآن موقف الناس من نعيم وزينة قارون واختلافهم في شأنه ، فكان هناك موقفان :

\_ ﴿ قَالَ الَّذِينَ يُرِيدُونَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا يَا لَيْتَ لَنَا مِثْلَ مَا أُوتِي قَارُونَ إِنَّهُ لَذُو حَظَّ عَظِيمٍ (٧٦) ﴾

\_ ﴿ وَقَالَ اللَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمُ وَيَلَكُمْ ثُوَابُ اللّهِ خَيْرٌ لِمَنْ آمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا وَلا يُلْقَاهَا إِلاَ الصَّابِرُونَ ( ] ﴾ [القصص ] ولكن اتضحت حقيقة هذه الزيئة ، وأنها غطاء للبغى والظلم وأكل أموال الناس بالباطل ، فكان عقاب الله بالخسف ، فتغير موقف هؤلاء الدنيويين ، فقال عنهم رب العزة سبحانه : ﴿ وَأَصْبَحَ اللَّذِينَ تَمَنُّوا مَكَانَهُ بِالأَمْسِ يَقُولُونَ وَيُكَانُ اللّهَ يَسْعُلُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ مِنْ عَبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَولا أَن مَنْ اللّهُ عَلَيْنَا لَخَسَفَ بِنَا وَيُكَانُهُ لا يُقلعُ الْكَافِرُونَ ( ( ) ) ﴾ [القصص ] عَلَيْنَا لَخَسَفَ بِنَا وَيُكَانُهُ لا يُقلعُ الْكَافِرُونَ ( ( ) ) ﴾

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه (٦٤٣٨) وأبو نعيم في حلية الأولياء(١/٣٣٧)عن عبد الله بن الزبير.

أى: أن الإنسان الذي امتلك واديين يريد أن يحتفظ بالواديين كما هما ويطمع في امتلك الوادي الشالث، رغم أنه قد لا يعيش لينفق مقدار واد واحد، فالإنسان بطبعه لا يحب القليل من النعم بل يطلب الكثير، لماذا ؟

لأن كثيراً من الناس ينسون الآخرة ، ويعتقدون أن هذه الحياة الدنيا هي كُلُّ الله الله الله الله الله الذين يبغون في الأرض بغير الحق ، ويظلمون الناس يحاولون أن يأخذوا من الدنيا كُلَّ شيء يمكن أن تُعطيه لهم ، حلالاً أو حراماً ، وهذا واضح في سلوكهم الدنيوي .

والحق سبحانه يقص علينا خبر قارون الذي أعطاه الله ما أعطاه من الكنوز والمال والعز والجاه ، ولكنه لم يعترف للمنعم بنعمته عليه ، بل إنه استخدم نعمة الله عليه في البغى وظلم الناس والعُلُو والفساد في الأرض .

يقول تعالى :

﴿إِنَّ قَارُونَ كَانَ مِن قُومٍ مُوسَىٰ فَبَغَىٰ عَلَيْهِمْ وَآتَيْنَاهُ مِنَ الْكُنُوزِ مَا إِنَّ مَفَاتِحَهُ لَتَنُوءُ (١) بِالْعُصْبَةِ أُولِي الْقُولَةِ إِذْ قَالَ لَهُ قَوْمُهُ لا تَفْرَحٌ (٢) إِنَّ اللَّهُ لا يُحِبُ الْفَرِحِينَ (٧٠) رَابُتَعُ فِيصًا آتَاكَ اللَّهُ الدَّارَ الآخِرَةَ وَلا تَنسَ نَصِيبَكَ مِنَ الدُّنْيَا وَأَحْسِن كَمَا أَحْسَنَ اللَّهُ

مادا دینا

 <sup>(</sup>١) ناء بحمله : نهض بجهد ومشقة. وناء به الحمل : أثقله وأماله. ونوء العصبة بالمفاتح أن تثقلهم .
 (لسان العرب دمادة: نوأ) .

 <sup>(</sup>٢) الفرح: البطر والأشر . والبطر: التبختر والطغيان في النعمة . والأشر: شدة المرح . قبال الزجاج : معنى قوله تعالى : ﴿لا تَفْرَحُ إِنَّ اللهُ لا يُحِبُ الْفُرِحِينَ (٧٤) ﴿ القصص ] . معناه : لا تفرح بكثرة المال في الدنيا ، لأن الذي يفرح بالمال بصرفه في غير أمر الآخرة . (لسان العرب مادتا : بطر ، فرح ) .

إِنَّكَ وَلا تَبْعِ (١) الفَسَادَ فِي الأَرْضِ إِنَّ اللّهَ لا يُحبُ الْمُفْسِدِينَ (٧٧) قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَىٰ عِلْم عِندِي أَو لَمْ يَعْلَمْ أَنَّ اللّهَ قَدْ أَهْلَكَ مِن قَبْلِهِ مِنَ الْقُرُونِ مَنْ هُو أَشَدُ مِنْهُ قُوةً وَأَكْثَرُ جَمْعًا وَلا يُسْأَلُ عَن ذُنُوبِهِمُ الْمُجْرِمُونَ (٨٧) فَخَرَجَ عَلَىٰ قَرْمِه فِي زِينَتِهِ قَالَ اللّهِينَ يُويِدُونَ الْحَيَاةَ الدُنْيَا يَا لَيْتَ لَنَا مِثْلَ مَا أُوتِي قَارُونُ إِنَّهُ لَلُو حَظْ عَظِيم (٢٧) وَقَالَ اللّهِ يَهْ يَدُونِ اللّهِ مَنْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْنَا لَحْسَفَ بِنَا وَيُكَأَنَّ اللّهُ يَسْطُ اللّهُ عَلَيْنَا لَحَسَفَ بِنَا وَيُكَأَنَّ اللّهُ يَسْطُ الرّونَ وَيُكَانًا اللّهُ يَسْطُ اللّهُ عَلَيْنَا لَحَسَفَ بِنَا وَيُكَأَنَّ اللّهُ يَسْطُ الرّونَ لَكُ اللّهُ عَلَيْنَا لَحَسَفَ بِنَا وَيُكَأَنَّ اللّهُ يَسْطُ الرّونَ وَيُكَانًا اللّهُ عَلَيْنَا لَحَسَفَ بِنَا وَيُكَأَنّهُ لا يُفْتِح اللّهُ عَلَيْنَا لَحَسَفَ بِنَا وَيُكَأَنَّهُ لا يُفْتِحُ اللّهُ عَلَيْنَا لَحَسَفَ بِنَا وَيُكَأَنَّهُ لا يُفْتِحُ وَاللّهُ وَمَا اللّهُ عَلَيْنَا لَحَسَفَ بِنَا وَيُكَأَنَّهُ لا يُقْتَى اللّهُ عَلَيْنَا لَحَسَفَ بِنَا وَيُكَأَنَّهُ لا يُفْتِحُ اللّهُ عَلَيْنَا لَحَسَفَ بِنَا وَيُكَأَلّهُ لا يُعْلِحُ وَالْعَاقِلَةُ للْمُتَقِينَ (٢٨) وَلَا فَسَادًا اللّهُ عَلَيْنَ لَا لَمُتَقِينَ (٢٨) ﴾

[القصص]

فقارون كان عنده المال الكثير الذي كان بسطوته (٢) يظلم الناس ويبغى عليهم ، والبغي إما أن يكون بالاستيلاء على حقوق الناس ، وإما بالاحتقار ، أو الازدراء ، وإما بالبطر عليهم .

والبغى: هو تجاوز الحدِّ فى الظلم وهو إفساد ، لأن الإنسان إذا سا أخرج أى شيء عن صلاحه ، يقال: «بغى عليه » ، فإنْ حفرت طريقاً ممهداً فهذا إفساد ، وإنَّ القيت بنفاية (٣) فى بئر يشرب منه الناس ، فهذا إفساد وبغنى .

1/9

 <sup>(</sup>١) الابتغاء : الطلب . والبغية : الحاجة. قال الأصمعي: بغي الرجل حاجته أو ضالته إذا طلبها . (لسان العرب مادة : بغا) .

<sup>(</sup>٢) السطوة: شدة البطش. والسطو: القهر بالبطش. وسطا عليه: صال . (لسان العرب مادة: سطا) .

<sup>(</sup>٣) تفاية الشيء: بقينه وأردؤه . والنفاية : ما شفيته من الشيء لرداءته والمراد بالنفاية هنا : الفضلات =

وأى شئ قائم على الصلاح فتخرجه عن مهمته ، وتطرأ عليه بما يفسده ، فهذا بغي .

والبغي : أعلى مراتب الظلم ؛ لأن الحق سبحانه هو القائل :

﴿إِنَّ قَارُونَ كَانَ مِن قُومٍ مُوسَىٰ فَبَغَىٰ عَلَيْهِمْ . . (٧٦) ﴾ [القصص]

ويعطينا رسول الله عَرِين صورة البَغي الممثّلة في الاعتداء بالفساد على الأمر الصالح ، فيقول عربي :

«أسرع الخير ثواباً : البر ، وصلة الرحم .

وأسرع الشر عقوبة: البغى ، وقطيعة الرحم (١١).

والحق سبحانه لا يؤخر عقاب البغنى وقطيعة الرحم إلى الآخرة ، بل يعاقب عليهما في الدنيا ، حتى يتوازن المجتمع ؛ لأنك إن رأيت ظالماً يحيا في رضاً ورخاء ثم يموت بخير ، فكل من يراه ويعلم ظلمه ولم يجد له عقاباً في الدنيا ، سوف يستشرى في الظلم .

ولذلك تجد أن عقاب الله تعالى لمثل هذا الظالم في الدنيا ، وأن يرى الناس نهايته السيئة ، وحين يرى الناس ذلك يتعظون ، فـلا يظلمون ، وهذا ما يحقق التوازن في المجتمع .

<sup>=</sup> وكل ما من شأنه تلويث الشيء وإفساده . (اللسان ـ مادة : نفي ) .

 <sup>(</sup>١) آخرجه ابن ماجه في سننه (٤٢١٢) ، وابن عدى في الكامل (٤/ ٧٠) ط. دار الفكر . والذهبي في الميزان (ت/ ٣٨٣١) من حديث عائشة ، كلاهما في ترجمة صالح بن موسى الطلحي ، وهو كوفي ضعيف . وقال ابن عدى: لا يتعمد الكذب . وسياق نص الحديث يؤخذ به .

وإلا ، فلو ترك الله سبحانه الأمر لجزاء الآخرة لَشَقِى المجتمع بمن لا يؤمنون بالآخرة ويحترفون البغى ؛ ولذلك يرى الناس عذابهم في الدنيا ، ثم يكون لهم موقعهم من النار في الآخرة .

ويقول عَيْنِكُمْ محذراً: «لا تَبْغ ، ولا تكُنْ باغياً »(١).

فالباغى إنما يصنع خَلَلاً فى توازن المجتمع ، والذى يبغى إنما يأخذ حَقَّ الغير ، ليستمتع بناتج من غير كدِّه وعمله ، ويتحول إلى إنسان يحترف فرض الإتاوات على الناس ، ويكسل عن أى عمل غير ذلك .

وأنت ترى ذلك في أبسط المواقع والأحياء ، حين يحترف بعض ممن يغترون بقوتهم الجسدية ، وقد تحولوا إلى فتوات يستأجرهم البعض لإيذاء الآخرين ، والواحد من هؤلاء إنما احترف الأكل من غير بَذْل جهد في عمل شريف .

والبَغْي - إذن - هو عمل مَنْ يفسد على الناس حركة الحياة ، لأن مَنْ يقع عليهم ظلم البغي ، إنما يزهدون في الكَدِّ والعمل الشريف الطاهر .

وإذا ما زهد الناس في الكَدِّ والعمل الشريف تعطَّلت جركة الحياة ، وتعطلت مصالح البشر ، بل إن مصالح الظالم نفسها تتعطل ، ولذلك قال الحق سبحانه:

 <sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم في مستدركه على الصحيحين (٢/ ٣٣٨) عن أبي بكرة ، وقال: صحيح الإسناد ،
 ولم يخرجاه . وأقره الذهبي .

### ﴿إِذَا هُمْ يَيْغُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ . . (٣٣)﴾

ولقائل أن يسأل: وهل هناك بَغْي بحق ؟

أَسْرِلْ: نَحَم ، لأن البَغْى اعتداء على الصالح بإفساد ، وأنت ساعة ترى إنساناً يفسد الشيء الصالح فتسأله : لماذا تفعل ذلك ، وقد يُجيبك بأن غرضه هو الإصلاح ، ويُعدِّد لك أسباباً لهذا البغى ، فهذا بَغْى بحقٍّ ، أما إنْ كان بَغْياً بدون سبب شرعى فهذا هو البَغْى ، بل قمته .

ومثال البَغْي بحق ، أقول: ألم يستولِ النبي عَلَيْكُ على أرض بني قريظة ، ومثال البَغْي بحق ، أقول النبي على أرض بني قريظة ، وأحرق زرعهم (١) ، وقطع الأشجار في أراضيهم ، وهدم دورهم ؟ أليس في ذلك اعتداء على الصالح ؟

لقد فعل رسول الله عرب ذلك ؛ لأنه رد على عدوان أقسى من ذلك (٢).

۱۸۲ -----

<sup>(</sup>١) أخرج البخارى في صحيحه (٤٠٣١)، ومسلم في صحيحه (١٧٤٦) من حديث عبد الله بن عمر ولا أخرج البخارى في صحيحه (٤٠٣١) من حديث عبد الله بن عمر ولا يخت قال: "حرَّق رسول الله عَنْ نخل بني النضير وقطع وهي البُويَرة والبويرة : مكان معروف بين المعدينة وتيماء ، وهي من جهة قبلة مسجد قباء إلى جهة الغرب ، ويقال لها أيضاً البويلة . قاله ابن حجر في الفتح (٧/ ٣٣٣).

<sup>(</sup>٢) ذكر ابن حجر في الفتح (٧/ ٣٣١) في سبب ذلك أن رسول الله على خرج إلى بني النضير بستعينهم في قضاء دبة رجلين من بني عامر ، وكان بين بني النضير وبني عامر عقد وحلف ، فلما أتاهم يستعينهم قالوا : نعم . ثم خلا بعضهم ببعض فقالوا : إنكم لن تجدوه على مثل هذه الحال . قال : وكان جالساً إلى جانب جدار لهم ، فقالوا : من رجل يعلو على هذا البيت فيلقى هذه الصخرة عليه فيقتله ويربحنا منه ؟ فانتدب لذلك عمرو بن جحاش بن كعب ، فأتاه الخبر من السماء ، فقام عليه فيقتله ويربحنا منه ؟ فانتدب لذلك عمرو بن جحاش بن كعب ، فأتاه الخبر من السماء ، فقام عليه فيقتله والمسير إليهم ، فتحصنوا ، فأمر بقطع النخل والتحريق ال .

وهكذا نرى أن هناك بَغْياً بحق ، وبغياً بغير حَق ، ولذلك يُسمى الله جزاء السيئة سيئة مثلها ، ويقول سبحانه :

ويسميه الحق سبحانه «اعتداء» رغم أنه ليس اعتداء ، بل هو رد للاعتداء ، فيكم من اعتداء ، بل هو رد للاعتداء ، فيكسر حيدة الغل أباح لك الحق سبحانه وتعالى أن تعتدى على مَنْ اعتدى عليك بمثل ما اعتدى ؛ لأنه سبحانه لا يريد لك أن تظل في حالة غليان بالغضب أو القهر بما يمنعك من العمل ، بل يريد الحق سبحانه أن تتوجه بطاقاتك إلى أداء عملك .

ولذلك لا يلزمك الحق سبحانه إلا بحكم العدل ، فيقول عز وجل: ﴿ فَمَنِ اعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ . . ( ١٩٠ ) [ البقرة ] ويُطلقها الحق سبحانه وتعالى قضية تظلُّ إلى الأبد بعد ما تقدم ، فيقول : ﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ إِنَّمَا بَغْيُكُمْ عَلَىٰ أَنفُسِكُم مّتَاعَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا . . ( ٢٠٠ ) [ يونس ] وهنا يُبيّن الله سبحانه وتعالى وكأنه يخاطب الباغى :

يا مَنَ تريد أن تأخذ حَقَّ غيرك ، اعلم أن قيصاري ما يعطيك أَخْذ هذا الحق هو بعض من متاع الدنيا ، ثم تُجازي بعد ذلك بنار أبدية .

11/

 <sup>(</sup>١) الذراع: مقياس للأطوال بمقدار ٥٧ سنتيمترا أو ٥٨ سنتيمتراً.

حصاة من الأرض يأخذها أحد إلا طوقها يوم القيامة إلى قَعْر الأرض ، ولا يعلم قعرها إلا الذي خلقها (١) .

وأنت إن قارنت زمن المتعة المغتصبة الناتجة عن البغى بزمن العقاب عليها لوجدت أن المتعة رخيصة هيئة بالنسبة إلى العقاب الذى سوف تناله عليها ، ولا تأخذ عمرك في الدنيا قياساً على عمر الدنيا نفسها ؛ لأن الحق سبحانه قد يشاء أن يجعل عمر الدنيا عشرين مليوناً من السنوات ، لكن عمرك فيها محدود .

فاربأوا<sup>(۲)</sup> على أنفسكم ، وافهموا أن متاع الدنيا قليل ، إن كان هذا المتاع نتيجة ظلمكم لأنفسكم ؛ لأن نتيجة هذا الظلم إنما تقع عليكم ، لأن مُقْتضى ما يعطيكم هذا الظلم من المتعة والنعمة هو أمر محدود بحياتكم في الدنيا ، وحياتكم فيها محدودة .

ولا يظنَّ الواحد أن عمره هو عمر البشرية في الدنيا ، ولكن لِيَقِسُّ كل واحد منكم عمره في الدنيا ، وهو محدود .

ولذلك يقول الحق سبحانه في آية أخرى :

﴿ قُلْ مَتَاعُ الدُنْيَا قَلِيلٌ . . (٧٧)

المذاديتا

 <sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده (١/ ٣٩٦) والطبراني في معجمه الكبير ( ٢٦/ ٢٦٦) قبال الهيئمي في المجمع (٤/ ١٧٤) : ١ إسناد أحمد حسن ٤/ ١٠

 <sup>(</sup>٢) يقال : إنى لأربأ بك عن ذلك الأمر أى أرفعك عنه . ورابأت الشيء ورابأت فـلاناً : حذرته واتقيته .
 (لسان العرب مادة : رباً ) .

وهنا يؤكد الحق سبحانه : ﴿إِنُّمَا بَغْيُكُمْ عَلَىٰ أَنفُسِكُم . . (٢٣) ﴾ [يونس]

وقد يتمثّل جزاء البَغْى فى أن يشاء الحق سبحانه ألا يموت الظالم إلا بعد أنْ يرى مظلومه فى خير مما أخذ منه ، ولذلك أقول دائماً : لو عَلم الظالم ما ادخره للمظلوم من الخير ، لَضنَّ عليه بالظلم .

وعلى فَرُض أن الظالم يتمتع بظلمه ، وهو من متاع الدنيا القليل ، نجد الحق سبحانه يقول :

﴿ ثُمَّ إِلَيْنَا مَرْجِعُكُمْ . . (٣٣)﴾

وحين نرجع إلى الله تعالى فلا ظُلْم أبداً ؛ لأن أحدكم لن يظلم أو يُظلم ، فكلُّ منكم سوف يَلقى ما يُنبئه به الله سبحانه إنْ ثواباً أو عقاباً ، مِصداقاً لقول الحق سبحانه :

﴿إِلَيْنَا مَرْجِعُكُمْ فَتُنَبِّئُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ١٣٠﴾

وقد جاء الخبر عن نبأ الجزاء من قبل أن يقع ، ليعلم الجميع أن لكل فعل مقابلاً من ثواب أو عقاب ، كما أن في ذكر النبأ مقدماً تقريعاً لمن يظلمون أنفسهم بالبغى .

والحق سبحانه لا يظلم أحداً ، ومصداق هذا قوله تعالى :

﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَظْلُمُ النَّاسَ شَيِّنًا وَلَكِنَّ النَّاسَ أَنفُسَهُمْ يَظْلُمُونَ ﴿ ٤٤ ﴾ [ يونس ]

ولكن الحق سبحانه لا يترك الباغي أو الظالم دون أنَّ يُعذبه في الدنيا

مذا دينيا

ويأخذه بظلمه ، لأنه سبحانه لو تركهم لعقاب الآخرة لاستشرى الظلم ، ولأصبح الذي لا يؤمن بالآخرة مُحترفاً للبغي .

[الطور]

يقول تعالى :

﴿ وَإِنَّ لِلَّذِينَ ظُلُمُوا عَذَابًا دُونَ ذَلِكَ . . (٧٠) ﴾

أي : قبل الآخرة لهم عذاب .

والحق سبحانه بأخذ الظالمين درجة درجة ، فهو بستدرجهم من حيث لا يعلمون ، ويعطيهم نعَمه ، ثم يرهقهم بما وصلوا إليه ، فإنه سبحانه يُملى للظالم ويُعليه ، ثم يُلقيه من عَل .

يقول تعالى:

﴿ فَلَمَّا نَسُوا مَا ذُكِّرُوا بِهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبْوَابَ كُلِّ شَيْءٍ حَتَىٰ إِذَا فَرِحُوا بِمَا أُوتُوا أَخَذْنَاهُم بَغْتَةً (١) فَإِذَا هُم مُبْلِسُونَ (٢) ﴿ قَالَ اللَّاعَامِ ] أَخَذْنَاهُم بَغْتَةً (١) فَإِذَا هُم مُبْلِسُونَ (٢) ﴿ قَالَ عَامِ ]

أى : لم نعجل بعقاب الظالمين ، بل تركناهم فتمادوا في المعصية ، حتى إذا فرحوا بما أوتوا من النعمة والثروة وكثرة العدد ، فسبحانه يمدُّ ويملى لهم ليأخذوا وليبنوا وليترفوا ، وليفرحوا بما أخذوا ، ومن بعد ذلك يفتح الله عليهم أبواب كل شيء .

المرا المنا المنا

 <sup>(</sup>١) البغت والبغتة : الفجأة . وهو أن يفجأك الشيء . وقد بغته الأمر يبغته : فجئه . والمباغنة : المفاجأة .
 ( لسان العرب ـ مادة : بغت ) .

<sup>(</sup>٢) أبلس من رحمة الله: يئس وندم. والمبلس: اليائس. ولـذلك قيل للذى يسكت عند انقطاع حجته ولا يكون عنده جواب: قد أبلس. والإبلاس: الحيرة. وقال أبو بكر: الإبلاس معناه في اللغة القنوط وقطع الرجاء من رحمة الله. (لسان العرب مادة: بلس).

قالحق سبحانه يرفع الظالم إلى درجات عالية ، ثم يخسف به الأرض .

وربنا سبحانه يعطى الظالمين الكثير ، ويمدُّهم في طغيانهم ، ثم يأخذهم أخذ عزيز مُقتدر ، وقد دلَّت وقائع الحياة على هذا ، ورأينا أكثر من ظالم وجبّار في الأرض ، والحق يُملى له في العلو ، ويمدُّ له في هذه الأسباب ، ثم يأخذه أخذ عزيز مُقتدر ، ولو بواسطة حارسه .

يقول تعالى :

﴿ وَاتَّبَعَ الَّذِينَ ظَلَمُوا مَا أُتْرِفُوا (١) فِيهِ وَكَانُوا مُجْرِمِينَ (١١٦) ﴾

فالترف الذي عاشوا فيه جاء من الظلم والبَغي بغير الحق ، وأخذ حقوق الناس ، وامتصاص دماء الكادحين ، حتى أطغتهم النعمة ، وأنستهم المنعم سبحانه ، وقد مدَّ الله لهم في النعمة .

ويقول تعالى :

حذا دينسا

﴿ سَنَسْتَدْرِجُهُم مِنْ حَيْثُ لا يَعْلَمُونَ (١٨٣) وَأَمْلِي لَهُمْ إِنَّ كَيْدِي مَتِينَ (١٨٣)﴾ [الأعراف]

والإملاء هو الإمهال، وهو التأخير .

أى : أنه لا يأخذهم مرة واحدة ، فساعة يقوم الظالم الفاسد بالكثير من الشر في المجتمع ، نجد أهل الخير وهم يزيدون من فعل الخيرات .

1AV ----

<sup>(</sup>٢) الترف : التنعُّم . والشتريف : حُسُن الغذاء ، والمشرف : الذي قد أبطرته النعمة وسعة العيش ، وهو أيضاً المتنعم المتوسّع في ملاذ الدنيا وشهواتها . (لسان العرب ـ مادة : ترف ) .

وأيضاً ، فإن الإملاء للظالم يجعل الظالم تزداد مظالمه زيادة تجعل الأمة التي يعيش فيها تكره ظُلمه ، فإذا وقع عليه عذاب ، لا يعطف عليه أحد .

ولذلك يقولون: لا يموت ظالم في الدنيا حتى ينتقم الله منه ، ومن تمام انتقام الله منه ، ومن تمام انتقام الله من الظالم أن يرى هذا الانتقام من ظلمهم هذا الظالم حتى يشفى نفسه منه .

واعلموا أن الله تعالى يسمع ويرى ، وأن الله خبير لا تَخْفى عليه خافية ، فلا تنخدعوا أنفسكم وتحسبوا أن الله يُفلت الظالم ، أو أن الله يَخفى عليه شيء ، أو يُعجزه شيء .

۸۸۸ حالا

## موعظة .. الشفاء والهدى والرحمة

إن الله يريد أن يُلفِت خَلْقه إلى أنهم إذا أرادوا أن يصلوا إلى الهدف الثابت الذي لا يتغير فليأخذوه عن الله، وإذا أرادوا أن يتبعوا الطريق الذي لا توجد فيه أي عقبات أو متغيرات فليأخذوا طريقهم عن

يقول الحق سبحانه:

الله

(A)

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَتُكُم مُوْعِظَةٌ مِن رَبِّكُمْ وَشِفَاءٌ لِمَا فِي الصَّدُورِ وَهُدَّى وَرَحْمَةٌ لَلْمُؤْمنينَ ۞﴾

نحن نعلم أن مُتعلِّقات الربوبية تتوزُّع ما بين قسمين :

القسم الأول : هو مُقومات الحياة التي يعطيها الحق سبحانه من قُوت ورزق ، وهذه المقومات للمؤمن والكافر .

والقسم الآخر: هو مُقوِّمات القِيم التي ترسم منهج حركة الحياة ، وهذه للمؤمن فقط .

وقد وصف الحق سبحانه هنا الموعظة أنها (من ربكم)، فهي قادمة من الرب سبحانه ، أي: أنها من كمالات التربية ، فالموعظة نوع من التربية جاءت

114=

من ربكم المأمون عليكم ؛ لأنه هو الذي خلق من عَدَم ، وأمد من عُدُّم ، ولم يختص بنعمة الربوبية المؤمنين فقط ، بل شملت نعمته كل الخلق .

لذلك جاء الخطاب هنا للناس جميعاً ، فهم مُخَاطبون بأصول العقائد ، والإيمان الأعلى بالواجد (١) الموجد، فهذا يكون خطاباً للناس كافّة، أما المؤمنون فيكون خطابهم لتكليفهم بالتكاليف والأحكام ، مثل قوله تعالى : [البقرة]

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتبَ عَلَيْكُمُ الصَّيَامُ . . ( ١٨٠٠ ﴾

وقوله تعالى :

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَتْلَى . . (١٧٨) ﴾ [البقرة]

والآية هنا تُصور الموعظة (٢) وكأنها تجسدت وصار لها مجيء ، رغم أن الموعظة هي كلمات ، وأراد الله تعالى بذلك أن يعطي للموعظة صورة الحركة التي تؤثر وتحضُّ على الإيمان .

والموعظة هي الوصية بالخير والبِّعْد عن الشر بلفظ مُؤثر ، ويُقال: فلان واعظ مُتميّز ، أي: أن كلامه مستميل وأسلوبه مؤثر وجميل .

والموعوظ دائماً أضعف من الواعظ ، وتكون نفسُ الموعوظ ثقيلة ، فلا تتقبل الموعظة بيُــر إلا ممّن يجيد التأثير بجمال الكلمة وصدق الأداء ، لأن

-- 19. هذا دبننا

<sup>(</sup>١) الواجد، من أسماء الله عنز وجل ، هو الغني الذي لا يفشقر . وأوجده الله أي : أغناه . ( لسان العرب مادة: وجد).

<sup>(</sup>٢) الوعظ والعظة والموعظة : النصح والتذكير بالعواقب . قال ابن سيده : هو تذكيرك للإنسان بما يُليِّن قلبه من تواب وعقاب . (لسان العرب ـ مادة : وعظ ) .

الموعوظ قد يقول في نفسه: لقد رأيتني في محلٍّ دونك وتريد أنْ ترفعني ، وأنت أعلى مني .

فإذا قدر الواعظ هذا الظّرُف في الموعوظ فهو يستميل نفسه. ولنتذكر الحكمة التي تقول:

"النَّدُخ تُقبل، فلا تجعلوه جَدَلاً ، ولا ترسلوه جَبَلاً ، واستعيروا له خِفَّة البيان » .

وذلك لتستميل أذُن السامع إليك ، فتأتى له بالأسلوب الجميل المقنع الممتع الذي يعجبه ، وتلمس في نفسه صميم ما ترغب أن يصل إليه .

والموعظة القادمة بالمنهج تخص العقلاء الراشدين ؛ لأن حركة العاقل الراشد تمر على عقله أولاً ، ويختار بين البدائل ، أما حركة المجنون فهى غير مربعة ولا منسقة ، ولا تمر على عقله ؛ لأن عقله مُختَل الإدراك ، وفاقد للقدرة على الاختيار بين البدائل .

ولكن لماذا يُفسد العاقلُ الاختيار بين البدائل ؟

إن الذي يفسد حركة اختيار العاقل هو الهوى (١١)، والهوى إنما ينشأ مِمّا في النفس والقلب.

والحق سبحانه يقول:

خلادينا ----

<sup>(</sup>١) هوى النفس: إرادنها . والهوى : محبة الإنسان الشيء وغلبته على قلبه . وقال عز وجل : ﴿وَنَهُى النَّهُ مَ عَنِ اللَّهُ وَ اللَّهُ عَنِ اللَّهُ وَمَا تَدْعُو إليه من معاصى الله عز وجل . (لسان العرب مادة: هوا) .

## ﴿ وَمَنْ أَضَلُ مِمَّنِ اتَّبَعَ هَوَاهُ بِغَيْرِ هُدَّى مِنَ اللَّهِ . . . . . . . . . . . . . . .

فلا أضلَّ ممَّنُ اتبع هواه بعيداً عن هدى الله ؛ لأن هوى الإنسان إنِ التقى مع هوى المشرِّع سبحانه فهو هوى محمود ؛ لأن الرسول عَرِيْكِ عَلَى يقول:

«الا يؤمن أحدكم حتى يكون هواه تبعاً لما جئت به الاا).

فهوى النفس ليس مذموماً على إطلاقه ، إلا إذا خالف أوامر الله سبحانه. والهوى هو لُطف الشيء في النفس والميل إليه ، فالشيء تستلطف في نفسك فتنزع إليه نزوعاً ، وقد يكون غير مُستحب أو غيز مَقْبول ولا مَشروع .

إذن : فمن الممكن أن يتجه الهوى إلى الخير ، وهو الهوى الذي يحمل النفس على أن يسير الإنسان تبعاً للحق ، فالمطلوب أن يُطوِّع الإنسان هواه لمطلوب الله ، وما دام قد طوع هواه لمطلوب الله ، فهذا يعنى أن هواه الشخصى قد امتنع .

لذلك يقول الحق سبحانه:

## ﴿ قَدْ جَاءَتُكُم مُوْعِظَةٌ مِن رَبِّكُمْ وَشِفَاءً لِمَا فِي الصُّدُورِ . . ( ٥٠٠ ) ايونس ]

أى : أنه سبحانه وتعالى قد أنزل عليكم ما يشفى صدوركم من غل يؤثر في احكامكم ، وحقد ، وحسد ، ومكر ، ويُنقِّى باطن الإنسان ؛ لأن أيّ حركة من

مذاديتا

<sup>(</sup>١) آخرجه ابن أبى عاصم فى كتاب \* السنة ١ (١/ ١٢) من حديث عبد ألله بن عمرو ، وأورده ابن رجب الحنبلى فى الجامع العلوم (ص ٤٦٠) وضعفه . وقد ذكره ابن حجر العسقلانى فى فتح البارى (٢٨٩ / ١٣٩) من حديث أبى هريرة وقال : ١ أخرجه الحسن بن سفيان وغيره ورجاله ثقات، وقد صححه النووى فى آخر الأربعين " قلت : الحديث عن ابن عمرو وليس أبا هريرة .

حركات الإنسان لها نبع وجداني ، ولابُد أن يُشْفَى النبع الوجداني ، ليصح ، حتى تخرج الحركات من الجوارح ، وهي نابعة من وجدان طاهر مُصفي وسليم ، وبذلك تكون الحركات الصادرة من الإنسان سليمة .

ولذلك قال الحق سبحانه وتعالى :

﴿ وَشَفَاءٌ لِّمَا فِي الصُّدُورِ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ١٧٠ ﴾ [يونس]

وجاءت كلمة «الشفاء» أولاً ، لِتُبين أن الهداية الحقّة إلى الطريق المستقيم تقتضى أنْ تُخرج ما في قلبه من أهواء ، ثم تدلّه إلى المنهج المستقيم .

وإنُّ سأل سائلٌ عن الفارق بين الشفاء والرحمة ، نجيب :

إن الشفاء هو إخراج لما يُمرض الصدور ، أما الرحمة فهي اتباع الهداية بما لا يأتي بالمرض مرة أخرى .

واقرأ إن شئت قول الحق سبحانه :

﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شِفَاءً وَرَحْمَةً لِلْمُؤْمِنِينَ . . (٨٢) ﴾ [الإسراء]

ففى القرآن شفاء ورحمة ، أى وقاية وعلاج . والذى يلتزم بمنهج القرآن لا تصيبه الداءات الاجتماعية والنفسية أبدا ، والذى تغفل نفسه وتشرد منه يُصاب بالداء الاجتماعي والنفسي ، فإن عاد إلى منهج القرآن فهو يشقى من أي داء .

فساعة تسمع القرآن ، فهو يشفيك من الداء الذي تعانى منه نفسياً ، ويُقوِّى قدرتك على مقاومة الداء ، ويُفجِّر طاقات الشفاء الكامنة في أعماقك .

الله دانسا ۱۹۳

وهو رحمة لك حين تتخذه منهجاً ، وتُطبِّقه في حياتك ، فيمنحك مناعة تحميك من المرض ، فهو طِبٌّ علاجي ، وطبٌّ وقائي في آن واحد .

وهكذا يتبيّن لنا أثر الموعظة : شفاء ، وهدى ، ورحمة.

إنها تعالج ليس ظواهر المرض فقط ، ولكن تعالج جذور المرض .

إذن : فشفاء الصدور يجب أن يتم أولا ؛ لذلك نجد الطبيب الماهر هو من لا ينظر إلى ظواهر المرض فقط ليعالجها ، ولكنه يبحث عَمّا خلف تلك الظواهر ، على عكس الطبيب غير المدرب العَجُول الذي يعالج الظواهر دون علاج جذور المرض .

ومثال ذلك : طبيب الأمراض الجلدية غير الماهر حين يرى بُثوراً (١)، فهو يعالجها بما يطمسها ويزيلها مؤقتاً ، لكنها تعود بعد قليل ، أما الطبيب المدرّب الفاهم فهو يعالج الأسباب التي تنتج البثور ، ويزيلها بالعلاج الفعال ، فيقضى على أسباب ظهورها .

وفي القرآن الكريم نجد قصة ابتلاء سيدنا أيوب عليه السلام (٢) ، فقد قال له الحق سبحانه :

 <sup>(</sup>١) البثور : خُرَّاج صغار ، وخص بعضهم به الوجه . قال أبو منصور : البثور مثل الجدرى يقبح على
 الوجه وغيره من بدن الإنسان . (لسان العرب مادة : بثر ) .

<sup>(</sup>٣) ابتلى الحق سبحانه عبده أيوب عليه السلام بالضر في جسده وماله وولده حتى لم يبق من جسده مغرؤ إبرة سليماً سوى قلبه ، ولم يبق له من الدنيا شيء يستعين به على مرضه وما هو فيه ، غبر أن زوجته حفظت وده لإيمانها بالله تعالى ورسوله ، فكانت تخدم الناس بالأجرة وتطعمه وتخدمه نحوأ من ثماني عشرة سنة ، وقد كان قبل ذلك في صال جزيل وأولاد وسعة طائلة من الدنيا ، فسلب =

## ﴿ ارْكُضْ بِرِجْلِكَ هَذَا مُفْتَسَلُّ بَارِدٌ وَشَرَابٌ ۞ ﴿ اللَّهُ عَذَا مُفْتَسَلُّ بَارِدٌ وَشَرَابٌ ۞

أى : اضرب برجلك ذلك المكان يخرج لك منه ماء بارد ، تغتسل منه ، فيزيل الأعراض الظاهرة ، وتشرب منه ليعالج أصل الداء (١).

إذن : فالموعظة وكأنها تجسدت ، فجاءت من ربكم - المأمون عليكم - شفاء ، حتى تعالج المواجيد التي تصدر عنها الأفعال ، وتصبح مواجيد سليمة مستقيمة ، لا تحلُّل فيها .

وتكون هُدَى إلى الطريق الموصِّل إلى الغاية الحقَّة .

فالهدى هو الدلالة على طريق يُوصِّلك إلى ما تطلبه ، فالإشارات التي تدلى المسافر على الطريق هي هدى له ، لأنها تبيِّن له الطريق الذي يُوصِّله إلى المكان الذي يقصده .

والهدى يتطلب : هادياً ، ومَه دياً ، وغاية تريد أنْ تُحقِقها . فإذا لم تَكُن هناك غاية أو هدف ، فلا معنى لوجود الهدى لأنك لا تريد أن تصل إلى شيء ، وبالتالى لا تريد من أحد أن يدلّك على طريق .

منادشا د الما د

جميع ذلك حتى آل به الحال إلى أن ألقى على مزبلة من صزابل البلدة هذه المدة بكمالها . (انظر : تفسير ابن كثير ٤/ ٣٩) .

<sup>(</sup>۱) قال تعالى : ﴿ وَاذْكُو عَبْدُنَا أَيُوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبُّهُ أَنِي مَسْنِي الشّيطَانُ بِنُصْبِ وَعَلَمَابِ (١) ارْكُسْ بِرِجَلِكَ هَذَا مُعَنَى الشّيطَانُ بِنُصْبِ وَعَلَمَابِ (١) ارْكُسْ بِرِجَلِكَ هَذَا مُعْتَسَلَّ بَارِدٌ وَشَرَابٌ (١) ﴾ [ص] وقال ابن كثير في تفسيره : "أصره أن يقوم من مقامه ، وأن يركض الأرض برجله ففعل ، فأنبع الله تعالى عينا وأمره أن يغنسل منها فأذهبت جميع ما كان فيه بدنه من الأرض في مكان آخر فأنبع له عينا أخرى وأمره أن يشرب منها ، فأذهبت جميع ما كان في المأدة بن الأرض في مكان آخر فأنبع له عينا أخرى وأمره أن يشرب منها ، فأذهبت جميع ما كان في باطنه من السوء وتكاملت العافية ظاهراً وباطناً ١٠.

إذن: لابُدَّ أن نوجد الغاية أولاً ، ثم نبحث عَمَّنُ يُوصِّلنا إليها .

وهنا نتساءل : مَنِ الذي يُحدُّد الهدف ، ويُحدُّد لك الطريق للوصول إليه ؟ إذا أخذنا بواقع حياة الناس فإن الذي يحدد لك الهدف الأبدُّ أن تكون واثقاً من حكمته ، والذي يُحدُّد لك الطريق الأبدُّ أن يكون له من العلم ما يستطيع به أنْ يدلّك على أقصر الطرق لتصل إلى ما تريد.

فإذا نظرنا إلى الناس فى الدنيا نجد أنهم يُحدِّدون مطلوبات حياتهم ، ويحددون الطريق الذى يحقق هذه المطلوبات ، فالذى يريد أن يبنى بيتاً مثلاً يأتى بمهندس بضع له الرسم ، ولكن الرسم قد يكون قاصراً عن أن يُحقِّق الغاية المطلوبة فيظل يُغيِّر ويُبدَّل فيه ، ثم يأتى بمهندس على مستوى أعلى فيضع تصوراً جديداً للمسألة كلها ،

وهكذا يكون الهدف مُتغيِّراً وليس ثابتاً ، وعند التنفيذ قد لا توجد المواد المطلوبة فنغيّر ونبدل لنأتى بغيرها ، ثم فوق ذلك كله قد تأتى قوة أعلى فتوقف التنفيذ أو تمنعه .

إذن : فأهداف الناس مُتغيّرة تحكمها ظروف حياتهم وقدراتهم ، والغايات التي يطلبونها لا تتحقق لقصور علم البشر وإمكاناتهم .

إذن : فكلُّنا محتاجون إلى كامل العلم والحكمة ليرسم لنا طُرق حياتنا ، وأنْ يكونَ قادراً على كل شيء ، ومالكاً لكل شيء ، وأن يكون الكون خاضعاً

١٩٦٠ - ١٩٦٠ - ماذا ديننا

لإرادته ، حتى نعرف يقيناً أن ما نريده سيتحقق ، وأن الطريق الذي سنسلكه سيُوصِّلنا إلى ما نريده .

ويُنبِّهنا الحق سبحانه إلى هذه القضية فيقول :

﴿ قُلْ إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ الْهُدَى . . [ البقرة ]

إن الله يريد أنْ يلفت خَلْق إلى أنهم إذا أرادوا أنْ يصلوا إلى الهدف الثابت الذي لا يتغير ، فليأخذوه عن الله .

وإذا أرادوا أن يتبعنوا الطريق الذي لا توجد فيه أي عنقبات أو مُتغيّرات ، فليأخذوا طريقهم عن الله تبارك وتعالى .

إنك إذا أردت باقياً ، فَخُذْ من الباقى .

وإذا أردتَ ثابتاً ، فخُذْ من الثابت .

ولذلك كانت قوانين البشر في تحديد أهدافهم في الحياة وطريقة الوصول اليها قاصرة ، علمت أشياء ، وغابت عنها أشياء ، ومن هنا فهي تتغير وتتبدّل كل فَتُرة من الزمان ،

ذلك أن من وضع القوانين من البشر له هدف يريد أن يُحقِّقه ، ولكن الله جَلَّ جلاله لا هوى له ، فإذا أردت أن تُحقِّق سعادة في حياتك ، وأن تعيش آمناً مطمئناً ، فَخُذ الهدف عن الله ، وخُذ الطريق عن الله .

والله قد حدُّد لخَلْقه ولكل ما في كونه أقصر طريق لبلوغ الكون سعادته ،

- الذبن لا يأخذون هذا الطريق يُتعبون أنفسهم ، ويُتعبون مجتمعهم ولا يُحقِّقون شيئاً .

إذن : فالهدف يُحقِّقه الله لك ، والطريق يُبيِّنه الله لك ، وما عليك إلا أنْ تجعل مراداتك في الحياة خاضعة لما يريده الله.

وقد وصف الحق سبحانه قرآنه ، فقال :

﴿ ذَلِكَ الْكُتَابُ لا رَبُّ إِنَّ فِيهِ هُدِّى لَلْمُتَّقِينَ ۞ ﴾ [البقرة]

أي : أن هذا القرآن هُديُّ للجميع ، فالذي يريد أن يتقيَّ عذاب الله وغضبه يجد فيه الطريق الذي يُحدِّد له هذه الغاية ، فالهدى من الحق تبارك وتعالى للناس جميعاً ، ثم خُصَّ مَنْ آمن به بهُدي آخر ، وهو أن يعينه على الطاعة .

إنن في الله الكل خلقه ، وهو أنَّ يدُلُّهم سبحانه وتعالى ويبين لهم الطريق المستقيم ، هذا هو هدى الدلالة ، وهو أن يدلُّ الله خَلْقه جميعاً على الطريق إلى طاعته وجنته (٢).

<sup>(</sup>١) الريب: الشك ، والظنة ، والتُّهمة . والريب : ما رابك من أصر وقد رابـني الأمر وأرابني . (لـــان العرب مادة: ريب).

<sup>(</sup>٢) للهدى معان متعددة :

١ ـ الدلالة إلى الحق: من نحو قوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا ثُمُودُ فَهَدْيْنَاهُمْ فَاسْتَحَبُّوا الْعَمَىٰ عَلَى الْهُدَىٰ ﴿ آَلُ [فصلت] فهدايتهم هنا بمعنى إرشادهم إلى طريق الحق والدلالة عليه، سواء سلكوه أم لا ، ومنه قوله تعالى: ﴿إِنَّا هَدْيُنَاهُ السِّيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كُفُورًا.. ٣٠ ﴿ الإنسان ] .

٢ - الإعانة والتوفيق في اتباع الحق : من نحو قوله تعالى : ﴿ إِنُّكَ لا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبُتْ وَلَكُنَّ اللَّهُ يَهْدِي مَن يَضَاءُ.. ( ١٠٠٠ ﴾ [ القصص ] وقوله تعالى : ﴿ وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهُدِينَهُمْ سُبِّلْنَا (١٠٠ ﴾ [ العنكبوت ] .

أما الرحمة ، فكلنا نعيش برحمات الله ، حتى الكافر يعيش على الأرض برحمة الله ، ويأخذ أسباب حياته برحمة الله ، والنعم والخيرات التي يعيش عليها تأتيه بسبب رحمة الله .

والمؤمن يأخذ نِعَم الدنيا برحمة الله ، ويزيد الله له بالبركة والاطمئنان ، والاطمئنان ، والاطمئنان نعمة كبرى ، فمن يعش في هذه الحياة وهو مُطمئن إلى غاية أفضل من هذه الحياة ، فهذا لَوْنٌ عظيم من الاطمئنان .

ويقول الحق سبحانه:

﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَجَاهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُولَئِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ اللَّهِ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ( ١٠٠٠) ﴾ [البقرة]

إن الدنيا كلها مُسخَّرة تحت قَهْر الرحمن ومشيئته وتسخيره ، وله تمام التصرُّف في كل الكائنات ، وهو الخالق البديع .

ولكن ، ما هي الرحمة ؟

الرحمة : ألاَّ تُبتلَى بالألم من أوَّل الأمر .

أما الشفاء : فهو أن تكون مُصاباً بداء ، ويُبرئك الله منه ، لكن الرحمة هو الا يأتي الداء أصلا .

ولذلك أحب أن أقول - دائماً - مع إخواني هذا الدعاء :

« اللهم بالفضل لا بالعدل ، وبالإحسان لا بالميزان ، وبالجبر لا بالحساب» .

مذادينا

أى : عاملنا بالفضل لا بالعدل ، وبإحسانك لا بالميزان .

ولقد علّمنا رسول الله عَنْ أن دخول البجنة لا يكون بالأعمال وحدها ، ولكن بفضل الله ورحمته ومغفرته ، فيقول عَنْ :

«لن يدخل أحدكم الجنة بعمله ، فقالوا : ولا أنت يا رسول الله ؟ قال : ولا أنا ، حتى يتغمدني (١) الله برحمته (٢) .

إذن : فالمؤمن يرجو الله ، ولا يشترط على الله ، إن المؤمن يتجه بعمله خالصاً لله ، يرجو التقبُّل والمغفرة والرحمة ، وكُلُّ ذلك من فضل الله .

والحق سبحانه قد أوجب على نفسه الرحمة ، فقال :

﴿ كَتَبَ (٣) رَبُكُمْ عَلَىٰ نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ أَنَّهُ مَنْ عَمِلَ مِنكُمْ سُوءًا بِجَهَالَة (٤) ثُمُّ تَاب مِنْ بَعْدِهِ وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ (٤٠) ﴾

فتشريع التوبة هو من ظواهر رحمة الله تعالى بعباده الذين يرتكبون الذنوب في حالة الحماقة والطيش ، ويُقبلون على التوبة فوراً ، هـ ولاء يقبل الحق سبحانه توبتهم .

٨٠٠ حدادينا

<sup>(</sup>١) تغمده الله برحمته : غمره بها . قال أبو عبيد : يتغمدني ويلبسني ويتغشاني ويسترني بها. (لسان العرب مادة : غمد) .

 <sup>(</sup>۲) متقق عليه . أخرجه البخارى في صحيحه (٦٤٦٣) ، ومسلم في صحيحه (٢٨١٦) من حديث أبي عريرة رضى الله عنه .

<sup>(</sup>٣) كتب : أي : سجَّلها وأوجبها على نفسه تفضلاً منه ، وتكرَّماً على خلقه .

 <sup>(</sup>٤) الجهالة : أن تضعل فعلاً بغير العلم. (اللسان ـ مادة: جهل) وبجهالة أيضاً، أي: بطيش وسفه وعدم نبصر .

والحق سبحانه تواب ورحيم ، تواب يتوب على العُصَاة ، ويغفر لهم ذنوبهم بعد أنْ وقعوا فيها ، أما الرحمة فإنه يرحم بعض خَلْقه فلا يرتكبون أي معصية من البداية ، فالرحمة ألا تقع في المعصية.

والرحمة والرحمن والرحيم ، مُشتقٌ منها الرحم الذي هو مكان الجنين في بطن أمه ، هذا المكان الذي يأتيه فيه الرزق ، بلا حَول ولا قوة ، ويجد فيه كل ما يحتاج إليه نموة مُيسَّراً ، رِزْقاً من الله بلا تعب ولا مقابل .

انظر إلى حُنُوِّ الأم على ابنها وحنانها عليه ، وتجاوزها عن سيئاته وفرحته بعودته إليها .

ولذلك قال الحق سبحانه في حديثه القدسي :

«أنا الرحمن ، خلقت الرحم ، وشققت لها اسماً من اسمى ، فمَن وصلها وصلته ، ومَن قطعها قطعته » (١).

الله سبحانه وتعالى يريد أن نتذكر دائماً أنه يحنُو علينا ويرزقنا ، ويفتح لنا أبواب التوبة باباً بعد آخر ، ونعصى فلا بأخذنا بذنوبنا ، ولا يحرمنا من نعمه ، ولا يُهلكنا بما فعلنا .

ولذلك فنحن نبدأ تلاوة القرآن الكريم بسم الله الرحمن الرحيم ، لنتذكر

<sup>(</sup>١) حديث قدسي أخرجه أحمد في مسئده (١/ ١٩١ - ١٩٤) والترمذي في سننه (١٩٠٧) وقال: حديث صحيح. وكذا أخرجه أبو داود في سننه (١٩٠٤) كلهم من حديث عبد الرحمن بن عوف. وقد شرحه الإمام محمد متولى الشعراوي (رحمه الله) في كتاب ا الأحاديث القدسية ا (المجلد الأول - صفحة ١١) بتحقيقي (عادل أبو المعاطي) - نشر :دار الروضة.

دائماً أبواب الرحمة المفتوحة لنا ، نرفع أيدينا إلى السماء ، ونقول : يا ربّ رحمتك ، تجاوز عن ذنوبنا ، وسيّئاتنا .

وبذلك يظلُّ قارىء القرآن مُتصلاً بأبواب رحمة الله ، كلما ابتعد عن المنهج أسرع ليعود إليه ، فما دام الله رحماناً ورحيماً لا تُعلَق أبواب الرحمة ألداً .

فالحقُّ سبحانه رحمانٌ في الدنيا لكثرة عدد الذين يشملهم الله سبحانه وتعالى برحمته ، فرحمة الله في الدنيا تشمل المؤمن والعاصى والكافر ، يعطيهم الله مُقوِّمات حياتهم ، ولا يُؤاخِذهم بذنوبهم ، يرزق مَنْ آمن به ، ومَنْ لم يؤمن به ، ويعفو عن كثير .

إذن : عـددُ الذين تشملهم رحمة الله في الدنيا هُمُّ كل خَلْقه ، بصـرف النظر عن إيمانهم أو عدم إيمانهم .

أما في الآخرة فاللهُ رحيمٌ بالمؤمنين فقط ، فالكفار والمشركون مطرودون من رحمة الله .

إذن : الذين تشملهم رحمة الله في الآخرة أقلُّ عدداً من الذين تشملهم رحمة الله في الدنيا.

#### (٩) ... يقين الداعى

حين يعرض الداعى أمر دعوته على الناس ويترك لهم الحكم ويضعهم في نقطة الاختيار، فهذه ثقة منه بأن قضايا دعوته إن نظر إليها أيُّ إنسان مُنُصِف فلابُدُ أن يلتجىء إلى الإيمان بتلك الدعوة .

#### يقول الحق سبحانه لرسوله عربي :

﴿ قُلْ يَا أَيُهَا النَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي شَكَ مِن دِينِي فَلا أَعْبُدُ الَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ وَلَكِنْ أَعْبُدُ اللَّهَ الَّذِي يَتُوَفَّاكُمْ (١) وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ (١٠٠) ﴾ [ يونس ]

فالحقُّ سبحانه يأمر رسوله عَنْ الله الله على الكافرين قضية الدين ، وأنْ يضعوها في كفَّة ، ويضعوا ما يؤمنون به في الكفّة المقابلة ، ويترك لهم الحكم في هذا الأمر .

هم \_ إذن \_ في شَكُّ : هل هذا الدين صحيحٌ أم فاسدٌ ؟

والشكُ - كما نعلم - معناه : تساوى كفة النفى وكفة الإثبات ، فإنْ رجحتُ واحدة منهما فهذا ظَنُ ، وتكون المرجوحة وَهُماً وافتراء وكذبا .

ماذا دینا ۱۰۳

 <sup>(</sup>١) الوفاة: المنية . والوفاة : الموت . وتُوفّى فلان وتوفّاه الله إذا قبض نفسه . وقال غيره : توفّى الميت استيفاء مدته التي وُفيت له وعدد أيامه وشهوره وأعوامه في الدنيا . (لسان العرب مادة : وفي ) .

وحين يعرض الرسول على أمر الدين عليهم ويترك لهم الحكم ، فهذه المنت منه عليهم المحكم ، فهذه المنت منه على المنت الم

وهذا من نحو قول الله سبحانه على لسان رسوله عربي :

﴿ وَإِنَّا أَوْ إِيَّاكُمْ لَعَلَىٰ هُدِّى أَوْ فِي ضَلال مُبِينِ (٢٠) ﴾

والرسول على ضلال بالقطع ، وخصومه على ضلال بالقطع ، والرسول على ضلال بالقطع ، والكن رسول الله على يُسلِّم الأمر طالباً من خصومه أن يراجعوا أنفسهم ليناقشوا القيم التي يدعو إليها الإسلام ، وسيجدون أن قيم الإسلام هي الهدى وأنهم على ضلال .

ونعلم أن الهدى والضلال لا يجتمعان ، فنحن كمسلمين على هدى ، وأنتم على ضلال ، ووسيلة التمييز أن يُحكِّم الإنسانُ عقلَه في المسألة ، وبذلك يرى مَن الذي على هدى ، ومَن الذي على ضلال ، فلا يمكن أن يكون المتناقضان مُحقَّيْن .

فأحدهما لابُد أن يكون على هُدئ ، والآخر لابُد أنه على ضلال .

وهذا الشكُّ قد واجه كل الرسل من قِبَل أقوامهم بعد أنْ دعوْهُمْ إلى عبادة الله وحده .

يقول تعالى :

﴿ وَإِلَىٰ ثَمُودَ أَخَاهُمُ صَالِحًا قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُم مِنْ إِلَه غَيْرُهُ هُوَ أَنشَأَكُم

۲۰۶ مذا دیت ا

## مِّنَ الأَرْضِ وَاسْتَعْمَرَكُمْ (١) فِيهَا فَاسْتَغْفِرُوهُ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ إِنَّ رَبِي قَرِيبٌ مُجِيب (١٦) ﴾ [هود]

فكان أول شيء طلبه صالح - عليه السلام - من قومه ثمود أن اعبدوا الله ، وأمّر عبادة الله وحده مطلوب من كُلِّ أحد ، ولا يسع أحداً مخالفته ، فهو تقرير واقع لا يستطيعون تغييره ، فليس لهم إله آخر غير الله ، مهما حاولوا ادعاء آلهة أخرى .

فماذا كان رد قومه \_ ثمود \_ عليه ؟

يقول الحق عز وجل ما جاء على ألسنتهم :

﴿ قَالُوا يَا صَالِحُ قَدْ كُنتَ فِينَا مَرْجُواً قَبْلَ هَذَا أَتَنْهَانَا أَن نَعْبُدُ مَا يَعْبُدُ آبَاؤُنَا وَإِنَّنَا لَهُ عَلَمُ اللَّهُ مَا يَعْبُدُ آبَاؤُنَا وَإِنَّنَا لَا يَعْبُدُ مَا يَعْبُدُ آبَاؤُنَا وَإِنَّنَا لَهُ عَلَى شَكَ مِمًّا تَدْعُونَا إِلَيْهِ مُرِيبٍ (١٣)﴾ [هود]

فقد كانوا ينظرون إلى صالح - عليه السلام - بتقدير ورجاء قبل أن يدعوهم لعبادة الله تعالى وحده ، ولا إله غيره ، والمرجو هو الإنسان المؤمّل فيه الخير ، ذكاء ، وطموحا ، وأمانة ، وأية خصلة من الخصال التي تُبشّر بأن له مستقبلاً حسناً.

ولكن ، ما إن دعاهم صالح - عليه السلام - إلى عبادة الله سبحانه وتعالى أعلنوا أنه - بتلك الدعوة - إنما يُفسد رجاءهم فيه وما كانوا يأملونه فيه .

مدادينا ا

 <sup>(</sup>۱) استعمره في المكان: جعله يعمره . قال الشيخ الشعراوى ( رحمه الله ) في تفسيره لهذه الآية
 (المجلد ۱۱/ ۹۵۳۰) بتحقيقي (عادل أبو المعاطي) - نشر: أخبار البوم: « أي: طلب منكم عمارتها، وهذا يتطلب أمرين اثنين: أن يُبقى الناس الأمر الصالح على صلاحه. أو يزيدوه صلاحًا ».

يقين الداعى \_\_\_\_\_\_\_

وأضاف قوم ثمود :

﴿ وَإِنَّنَا لَفِي شَكَ مِّمَّا تَدْعُونَا إِلَيْهِ مُرِيبٍ ( ﴿ ٢٠٠ ﴾ [هو د ]

إذن : قَهُم ليسوا على يقين أن عبادتهم لما عبد آباؤهم هي عبادة صادقة ، وهذا ودعوة صالح -عليه السلام - لهم جعلتهم يترددون في أمر تلك العبادة ، وهذا بُطَه -ر أن خصال الخدر في صالح - عليه السلام - جعلتهم يترددون في أمر عبادتهم.

ويَحْسِم الحق سبحانه أمْر قضية الشرك به ، فيأمر رسوله عَلَى أن يقول : ﴿ وَيَعْسِم الْحَقِ سَبِحانه أَمْر قضية الشرك به ، فيأمر رسوله عَلَى أَنْهُم أَنْ مِن دُونِ اللّهِ ﴿ وَلَا أَيْهَا النّاسُ إِن كُنتُم فِي شَكَ مِن دِينِي فَلا أَعْبُدُ الّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ وَلَكِنْ أَعْبُدُ اللّهَ الّذِي يَتُوفّاكُم . . (13) ﴾ [يونس ]

ويُثبِّت الحق سبحانه قلب نبيه عَيْكِي ، فيقول :

﴿ لَقَدْ جَاءَكَ الْحَقُّ مِن رَّبِكَ فَلا تَكُونَن مِنَ الْمُمترِينَ (١) ﴿ ١٤ ﴾ [يونس]

فالحقُّ القادم من الله تعالى ثابت لا يتغير ، لأنه واقع ، والواقع لا يتعدد ، بل يأتي على صورة واحدة ، أما الكذب فيأتي على صور متعددة .

والرسول عَيْنَ إنسا جاء بالقيم التي تهدى إلى الطريق المستقيم ، جاء بالدين الحق ، فالطريق المستقيم هو أقصر الطرق إلى تحقيق الغاية ، فأقصر

والدينا

<sup>(</sup>١) الاحتراء في الشيء : الشك فيه ، واسترى وتمارى : شك ، والسرية ، الشك والجدل ، قال تمالى : ﴿ فَلا تَكُن فِي مِرْيَةٌ مِنْهُ ﴿ ٢٠٠﴾ [ هوه ] والمراء ، المماراة والجدل ، والمراء أيضاً : من الامتراء والشك ، (لسان العرب مادة : مرى ) .

طريق بين نقطتين هو الطريق المستقيم ، ولذلك إذا كنت تقصد مكاناً فأقصر طريق تسلكه هو الطريق الذي لا اعوجاج فيه ، ولكنه مستقيمٌ تمامًا.

ولا تحسب أن البُّد عن الطريق المستقيم ببدأ باعوجاج كبير ، بل باعوجاج كبير ، بل باعوجاج صغير جداً ، ولكنه ينتهي إلى بُعْد كبير .

ويكفى أن تراقب قضبان السكة الحديد، عندما يبدأ القطار فى اتخاذ طريق غير الذى كان يسلكه، فهو لا ينحرف فى أول الأمر إلا بضعة ملليمترات، أى أن أول التحويلة ضيق جداً، وكلما مشيت اتسع الفَرق وازداد اتساعاً، بحيث عند النهاية تجد أن الطريق الذى مشيت فيه يبعد عن الطريق الأول عشرات الكيلو مترات وربما مئات الكيلو مترات.

إذن: فأى انحراف مهما كان بسيطاً يُبعِدك عن الطريق المستقيم بُعْداً كبيراً.

ويقول الحق سبحانه على لسان رسوله وعبده عيسى بن مريم:

﴿إِنَّ اللَّهَ رَبِّي وَرَبُّكُم فَاعْبُدُوهُ هَذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ ( ) ﴾ [آل عمران]

فهذا هو الصراط المستقيم الذي لا التواء فيه ، لأن الطريق إذا التوى النحرف عن الهدف ، وحتى تعرف أن الكُلَّ يسير على طريق مستقيم واحد ، فلتعلم أنك إنْ نظرت ـ على سبيل المثال ـ إلى الدائرة ، فستجد أن لها محيطاً ولها مركزاً ، ومركز الدائرة هو الذي نضع فيه "سن الفرجار" حتى نرسم الدائرة ، وبعد ذلك تصل من المركز إلى المحيط بأنصاف أقطار ، وكلما بعدنا

منادينا برب

عن المركز زاد الفرق ، وكلما نقرب من المركز تتلاشى الفروق .

فإذا ما كان الخَلق جميعاً يلتقون عند المركز الواحد فهذا يعنى الاتفاق ، لكن الاختلاف يحدث بين البشر كلما بعدوا عن المركز ، ولذلك لا تجد للناس أهواء ، ولا نجد الناس شيعاً إلا إذا ابتعدوا عن المركز الجامع لهم ، والمركز الجامع لهم هو العبودية للإله الواحد ، وما دامت عبوديته لإله واحد ففى هذا جَمْع للناس ، بلا هوى أو تفرق .

لذلك كان الله هو الحقّ ، فلا يوجد في الكون حَقَّانِ ، بل يوجد حَقَّ والخبودية والعبودية إلى غيره واحد ، وما عداه هو الضلال ، فلو وجَّهتم الأمر بالربوبية والعبودية إلى غيره تكونون قد ضَلَلتُم الطريق .

يقول سبحانه :

﴿ فَذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمُ الْحَقُ فَمَاذَا بَعْدُ الْحَقِّ إِلاَّ الضَّلَالُ . . (٣٧) ﴾ [يونس] ويقول تعالى:

﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ هُوَ الْبَاطِلُ وَأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ (١٣)﴾

فالله تعالى هو الإله الحقّ ، وما عداه من معبودات على اختلافها هي الباطل .

ولذلك يقول الحق سبحانه لرسوله عَرَاكُم :

﴿ قُلْ هَلْ مِن شُرِكَا تِكُم مِّن يَهْدِي إِلَى الْحَقِّ قُلِ اللَّهُ يَهْدِي لِلْحَقِّ أَفَمَن يَهْدِي إِلَى

عذا دنتا

## الْحَقِّ أَحَقُّ أَن يُتَّبِعَ أَمُّن لا يَهِدِّي (١) إلا أَن يُهْدَىٰ فَمَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ١٠٠٠ ﴿

[يونس]

أى : هل من شركائكم من يهدى الإنسان إلى غايته ؟ هـل قالت الشمس مثلاً غايتها ؟ هل قالت الملائكة غايتها ؟ هل قالت الأشجار أو الأحجار أو الرسل الذين عبدتموهم شيئًا غير مراد الله تعالى ؟

إنهم آلهة باطلة لا تعرف الغاية من العابد لهم ، ولا يعرفون الطريق الموصلً إلى تلك الغاية .

ولذلك يأتى القول الفَصْل: ﴿ قُلِ اللّهُ يَهْدِي لِلْحَقِ . . ( ع ) ولذلك يأتى القول الفَصْل: ﴿ قُلِ اللّهُ يَهْدِي لِلْحَقِ . . ( ع ) فالله هداك أيها الإنسان إلى الحق في كل حركة تتحركها بالمنهج الذي أنزله الله سبحانه مُكتَمِلاً على رسوله على من بَدْء «لا إله إلا الله» إلى «إماطة (٢) الأذى عن الطريق» ، وهو منهج مُسنوعِب مُستوفٍ لكُلُ حركات الإنسان .

هـ أذا ذبننـا

<sup>(</sup>١) يهدى: أصلها يهندى، قلبت تاء الافتعال دالاً وأدغمت في الدال حتى اشتقوا منها هدى يهدى هداء بدون همزة الوصل. والمعنى: هل الله الذي يهدى إلى الحق أحق وأجدر أن تتبعوه أم الآلهة التي تعبدونها، هذه الآلهة العاجزة التي لا تستطيع أن تهندى إلى الخير والنفع بنفسها إلا أن يهديها غيرها لعجزها وقصورها لا شك أنها ليست أحق بالاتباع بل الله وحده هو الأحق بالعبادة. (القاموس القويم للقرآن الكريم ٢/ ٣٠٠).

<sup>(</sup>٢) إماطة الأذى: تنحينه وإبعاده ودفعه. (لسان العرب مادة: ميط). ومنه حديث رسول الله الله الذي رواه أبو هريرة أنه قال: «الإيمان بضع وسبعون أو بضع وستون شعبة فأفضلها لا إله إلا الله، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق، والحياء شعبة من الإيمان . أخرجه مسلم في صحيحه (٣٥) قال التووى في شرحه «المراد بالأذى كل ما يؤدى من حجر أو مدر أو شوك أو غيره ».

وجاءت الإجابة من الله تعالى على لسان رسوله على الأنهم انبهروا بالسؤال وتلجلجوا، ولم يوجد عند أي منهم قدرة على المعارضة، فالغاية من حَلْق الإنسان وغيره يُوجزها قول الحق سبحانه:

﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ۞ ﴿ الذَارِياتِ ]

فالله سبحانه تفرَّد بالألوهية بربوبيت للخَلْق ، لأنه خَلق من عدم ، ورزق من عُدّم ، ورزق من عدم ، ورزق من عدم ، ورزق من عدم ، ورزق من عدم ، وخلق لنا وسائل العلم ودبر لنا الأمر ، وأخرج الحيَّ من الميت ، وأخرج الميت من الحي ، وهدى للحق .

فأين - إذن - هؤلاء الشركاء الذين اتخذتموهم مع الله تعالى؟
وهل صنع واحد منهم ، أو كلهم مجتمعين شيئاً واحداً من تلك الأشياء ؟
إذن : فالذين أشركوا قد ارتكبوا الإثم العظيم ، وهؤلاء الشركاء إمّا أنَّ يكونوا من الملائكة أو من الأنبياء والرُّسلُ الذين فُتن بهم بعض الناس .

وهذه وهذه أن اتخذ وسائط أخرى مثل : الشمس والقمر والنجوم ، وهذه أشياء عُلوية ، وبعض الناس اتخذوا وسائط سُفُلية كالأشجار والأحجار ، فهل أي شيء من كُلِّ ذلك يهدى إلى الحق ؟ وما منهج أي منهم إذن ؟ وكيف بلَّغوكم به ؟

إن كل هؤلاء يعلمون أن أياً منهم لا يستطيع أن يهدى ، بل هو يُهدى من الله سبحانه وتعالى ، فمن أين قلتم إن الملائكة ستهديكم ؟ أو : من أين جاء الذين فُتنوا برسولهم واتخذوه إلها ؟ ومن أين جاء هذا الرسول بمنهجه ؟

٠٠٠٠ مناديت

إن كل كائن لا يهدى إلا بعد أن يُهدى من الله أولا ، وإن كانت الأشياء \_ المتخذة شركاء \_ لا هداية لها ، ولا منهج ، ولا عقل ، ولا تفكير ، كالشمس والقمر والنجوم في العُلويات ، والأشجار والأحجار في السُفليات ، فماذا قالت هذه الأشياء؟

إنها لم تقُلُ شيئاً .

وهكذا لا يستقيم أمر اتخاذهم شركاءً مع الله .

لذلك حسم الحق - سبحانه وتعالى - أمر قضية الشرك به ، فقال لنبيه

﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي شَكَ مِن دِينِي فَلا أَعْبُدُ الَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ وَلَكَنْ أَعْبُدُ اللّهَ الّذِي يَتَوَفّاكُمْ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ (١٠٠٠) ﴾ [يونس]

أى: أنه عَرِيْكُم لا يمكن أن يعبد الشركاء وأن يعبد الله ، لأنه لن يعبد إلا

وقد سبق أن قطع الحق سبحانه هذا الأمر بأن قال لرسوله عَلَيْهُ اللهُ اللهُ وَقَدْ سَبَقَ أَنْهُمُ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ اللهُ وَلَا أَنتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ اللهَ وَلَا أَنتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ اللهَ وَلَا أَنتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ اللهَ اللهُ وَيَنكُمْ وَلِي دِينِ اللهَ اللهُ وَلَا أَنتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ اللهَ لَكُمْ دِينكُمْ وَلِي دِينِ اللهَ اللهُ وَلَا أَنتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ اللهَ لَكُمْ دِينكُمْ وَلِي دِينِ اللهَ اللهُ وَلَا أَنتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَى اللهُ اللهُ وَلَى اللهُ اللهُ وَلَى إِن اللهُ وَلَى إِلَيْ اللهُ اللهُ وَلَى إِلَيْ اللهُ وَلَى إِلَيْ اللهُ وَلَى إِلَيْ اللهُ وَلَا أَنتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ اللهُ اللهُ وَلَى إِلَيْ اللهُ وَلَى إِلَيْ اللهُ وَلَى إِلَيْ اللهُ وَلِي اللهُ وَلَا أَنتُمْ عَالِمُ وَلَى إِلهُ اللهُ وَلَا أَنتُمْ عَالِمُ وَلَى إِلَيْ اللهُ وَلَا أَنتُمْ عَالِمُ وَلَى اللهُ اللهُ وَلَا أَنتُمْ عَالِمُ وَلَى اللهُ اللهُ وَلَا أَنتُمْ عَلَيْدُ وَلَا أَنتُمْ عَالِمُ وَلَيْ اللهُ وَلَا أَنتُمْ عَالِمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا أَنتُمْ عَلَيْ وَلَا أَنْتُمْ عَالِمُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا أَنتُمْ عَلَيْهُ اللهُ ال

هذا هو قَطع العلاقات التام في تلك المسألة التي لا تقبل المساومة ، وهي العبادة ، ونحن نعلم أن العبادة أمر قلبي لا يمكن المساومة فيه ، وقطع

العلاقات في مثل هذا الأمر أمرٌ واجب ، لأنه لا يمكن التفاوض حوله ، فهي ليست علاقات في مثل هذا الأمر أمرٌ واجب ، لأنه لا يمكن التفاوض حوله ، فهي ليست علاقات ظرف سياسي ، ولكنه أمر ربائي ، يحكمه الحق سبحانه وحده.

فهذا القول الكريم يُشعر مَنْ يسمعه ويقرؤه أنهم سيظلون على عبادة غير الله ، وأن محمدًا عَرِينِ سيظل على عبادة الله .

فقد حاول الكفار أن يستميلوا المؤمنين بالحيلة بعد أن فشلت القوة والبطش والإرهاب، فقالوا: نعبد إلهكم فترة، وتعبدون إلهنا فترة (١١).

فكانت هذه الآيات إعلاناً بمرحلة تتسم بأنه لا مهادنة ولا حلول وسط بين الكفر والإيمان ؛ لأنه لو قبل المؤمنون عبادتهم لآلهة الكفار ، فهذا اعتراف منهم بأن الهتهم حق ، ولو قبلوا أن يعبدوا الإله الواحد ويشركوا به الهة أخرى لكان ذلك تفريطاً ، ولا يمكن أنْ يحدث ذلك .

وهكذا فشلت حيلة الكفار في تمييع وتضييع قضية الدين ، وضاع مكر هم ، وبقى الوجود الإيماني قوياً مُتحداً في مواجهة جبروت الكفار بعد أن كان مُهدداً .

۲۱۲ -----

<sup>(</sup>۱) في ابن هشام في االسيرة النبوية (۱/ ٣٦٢)، والواحدى في اأسباب النزول اص ٢٦١ - أن رهطاً من قريش (الأسود بن المطلب ، الوليد بن المغيرة ، أمية بن خلف ، العاص بن واثل) قالوا : يا محمد هلم اتبع ديننا ونتبع دينك ، تعبد آلهتنا سنة ونعبد إلهك سنة ، فإن كان الذي جنت به خبراً مما بأيدينا قد شركتاك فيه وآخذنا بحظنا منه ، وإن كان الذي بأيدينا خيراً مما في يدك قد شركت في أمرنا وأخذت بحظك ، فقال : معاذ الله أن أشرك به غيره ، فأنزل الله تعالى : ﴿قُل يأيها الكافرون ﴾ إلى آخر السورة ، فغدا رسول الله عليهم حتى فرغ من السورة ، فأيسوا منه عند ذلك ال .

يقول تعالى لرسوله عربي :

﴿ قُلْ إِنِّي نُهِيتُ أَنْ أَعْبُدَ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ قُل لاَّ أَتَبِعُ أَهُواءَكُمْ قَدْ ضَلَلْتُ الْذَا وَمَا أَنَا مِنَ الْمُهْتَدِينَ ( ٢٠٠٠ ﴾ [الأنعام]

نحن نعرف أن الرسول عَرِيْكِ لم يعبد أي صنم قبل الإسلام ، وكان ذلك نابعاً من اقتناع فطرى ، ومع ذلك جاءه النهى عن مثل تلك العبادة ، لماذا ؟

جاء الأمر بذلك النهى حتى نتبين الفرق بين أمر العادة وأمر العبادة ، فقد علمنا أن رسول الله على لم يعبد الأصنام استجابة لفطرته السليمة التى فطره الله وخلقه عليها ، وانتقل ذلك من إلف الفطرة إلى التكليف العبادى .

﴿ قُلْ إِنِّي نُهِيتُ أَنْ أَعْبُدَ الَّذِينَ تُدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ . . ( ١٠٠٠ ﴾ [الأنعام]

لقد كانوا يدعُونَ الأصنام والأوثان ويعبدونها من دون الله ، ولو ناقشنا هذه المسألة فطرياً نجد سَخف هذا اللون من التفكير ، لماذا ؟ لأن الأصنام حجارة كان يقوم بنحتها أهل الجاهلية ويعبدونها .

إذن : فهم قد خَلقوا ما يعبدونه ، وهذا مُنَاف للفطرة ، لأن الكائن إنسا يتجه بالعبادة إلى خالقه ، إن تحكيم الفطرة في ذلك الأمر ينتهى إلى حكم واضح ، هو سَخَف هذا اللون من التفكير .

إذن: فمسألة عبادة المشركين للأصنام لا تنبع من هدى ، ولكنها خضوع إلى هوى ؛ لأن الهدى هو الطريق الموصل للغاية المعتبرة ، والهوى هو خواطر النفس التي تُحقِّق شهوة ،

-- 115-

يقول الحق سبحانه :

## ﴿ قُلُ إِنَّمَا أُمِرْتُ أَنْ أَعُبُدَ اللَّهُ وَلا أُشْرِكَ بِهِ إِلَيْهِ أَدْعُو وَإِلَيْهِ مَفَابِ (٣٦) ﴾

[الرعد]

أى : أننى سأعبد الله وحده ، ولن أعطف على عبادته شيئاً ، وسأدعو لعبادته وحده ، وذلك لأنه على يعلم أنه سيؤوب إليه ، كما سيؤوب إليه كُلُّ إنسان ، فلا أحد ينفلت من ربه وخالقه ، ولا بدَّ لكل إنسان أن يعد عُدَّته لهذا المآب .

وقد جاء الحق سبحانه بدليل لا مِراء (١) فيه ، وهو دليل قوى ، وهو أن الحق سبحانه (الذي الحق سبحانه وحده هو المستحق للعبادة ، لأنه سبحانه (الذي يتوفاكم) ولا يوجد من يقدر أو يتأبَّى على قَدَر الله سبحانه حين يُميته .

يقول سبحانه:

﴿ اللَّهُ يَسَوَفَى الأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَالَّتِي لَمْ تَمْتُ فِي مَنَامِهَا فَيُمْسِكُ الَّتِي قَضَىٰ عَلَيْهَا الْمُوتَ وَيُرْسِلُ الأَخْرَىٰ إِلَىٰ أَجَلِ مُسْمَى إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَات لِقَوْم يَتَفَكُّرُونَ عَلَيْهَا الْمُوت وَيُرْسِلُ الأَخْرَىٰ إِلَىٰ أَجَلِ مُسْمَى إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَات لِقَوْم يَتَفَكُّرُونَ عَلَيْهَا الْمُوت وَيُرْسِلُ الأَخْرَىٰ إِلَىٰ أَجَلِ مُسْمَى إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَات لِقَوْم يَتَفَكُّرُونَ الزَّمِ اللهِ عَلَيْهِا الْمُوت وَيُرْسِلُ الأَخْرَىٰ إِلَىٰ أَجَلِ مُسْمَى إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَات لِقَوم يَتَفَكُّرُونَ الزَّمِ وَلَاللهُ عَلَيْهِا الْمُوتَ وَيُرْسِلُ الأَخْرَىٰ إِلَىٰ أَجَلُومُ مُسْمَى إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَات لِقَوم يَتَفَكُّرُونَ اللهِ عَلَيْهِا الْمُوتُ وَيُرْسِلُ الأَخْرَىٰ إِلَىٰ أَجَلُومُ مُسْمَى إِنَّ فِي ذَلِكَ لاَيَات لِقَوم إِنَّا فَي اللهُ اللهِ عَلَيْهِا الْمُوتُ وَيُرْسِلُ الأَخْرَىٰ إِلَىٰ أَجَلُومُ سُمَّى إِنَّ فِي ذَلِكَ لاَيَاتُ لِقَوم إِنَّا اللهُ عَلَيْهِا اللهُ عَلَيْهِا الْمُوتُ وَيُرْسِلُ الأَخْرَى اللهَ عَلَيْهِا الْمُوتِ وَيُرْسِلُ الأَخْرَى اللهَ عَلَيْهُا اللهُ عَلَيْهِا اللهُ عَلَى اللهَ عَلَيْهُ عَلَيْهِا اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِا اللهُ عَلَيْهِا اللهُ عَلَيْكُ الآيَات لِقُوم إِنْ اللهُ عَلَيْهِا اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهِا اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِا اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهُ عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْكُوا عَلَيْهِا عَلَيْهِ عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِ عَلَيْهِا عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِا عَلَيْهِ عَلَيْهِا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُوا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِا عَلَيْهِ عَلَي

فالحق سبحانه هنا يسند مسألة قَبْض الروح بالموت إلى الله عز وجل، وفي آية أخرى، يسندها لملك واحد، فيقول:

<sup>(</sup>١) المراء والمرية: البجدل والشك . وماراه يماريه : تاظره وجادله. قال تعالى : ﴿ فَلا تُمَارِ فِيهِمُ إِلاَ مِرَاءُ ظَاهِرًا وَلا تَسْتَفْتِ فِيهِم مِنْهُمُ أَحَدًا (٢٠٠) ﴿ [الكهف] فيلا تجادل أهل الكناب في شيان أهل الكهف إلا جدالا واضحا يسيرا .

# ﴿ قُلْ يَتَوَفَّ اكُم مُلَكُ الْمَوْتِ الَّذِي وَكِلَ بِكُمْ ثُمُّ إِلَىٰ رَبِّكُمْ تُرْجَ عُونَ ۞ ﴾ [السجدة]

ومرة يسندها الحق سبحانه إلى رُسُل من المعاونين لملَكِ الموت : ﴿ وَهُو الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةٌ حَتَىٰ إِذَا جَاءَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ تَوَقَّتُهُ رُسُلُنَا وَهُمُ لا يُفَرِّطُونَ ١٠٠٠﴾

والحق سبحانه وتعالى صادق في كل بلاغ عنه ؛ لأن كل أمر يحدد الأجل ليس بمراد الموكل بإنهاء الأجل ، إنما هو بإذن من الله تعالى الذي يحدد الكلام).

وما دام كل أمر قد صدر منه ، فهو سبحانه الذي يتوفّى الأنفس ، وبعد ذلك فالملك الذي يتوفّى الأنفس - عزرائيل - له أعوان (٢) ، فهو عندما يتلقى الأمر من الله فهو بنقل الأوامر إلى أعوانه ليباشر كل واحد مهمته .

إذن : فصيرورة الأمر بالموت نهائياً إلى الله ، وصيرورة الأمر بالموت إلى الملائكة ببلاغ من الله ، هذا هو الإذن ، والإذن يقتضي مَأْذُوناً ، والمأذون هم

هـ فادينـا على المارين المارين

<sup>(</sup>۱) أورد ابن كثير في تفسيره (۳/ ٤٥٨) عن جعفر بن محمد قال سمعت أبي يقول: تظر رسول الله الله الله الله الله ملك المسوت عند رأس رجل من الأنصار فقال له النبي الله الله الله الله المسوت ، ادفق بصاحبي فإنه مؤمن . فقال ملك الموت : يا محمد طب تفسأ وقر عيناً فإني بكل مؤمن رفيق ، والله يا محمد لو أني أردت أن أقبض روح بعوضة ما قدرت على ذلك حتى يكون الله هو الآمر بقبضها اله مسمى ملك الموت في بعض الآثار بعزرائيل وهو المشهور. قاله قتادة وغير واحد وله أعوان ، وهكذا ورد في الحديث أن أعوانه ينتزعون الأرواح من سائر الجسد حتى إذا بلغت الحلقوم تناولها ملك الموت قاله ابن كثير في تفسيره (٣/ ٤٥٨).

ملائكة الموت الذين أذِن لهم مَلَكُ الموت بذلك ، وملَّكُ الموت تلقَّى الإذن من الله سبحانه وتعالى .

فإذا ما أطلق الحق سبحانه هذه الأساليب الثلاثة في وصف عملية الوفاة ، قهو إيضاح لمراحل الولاية التي صنعها الله ، فهو الآمر الأعلى يصدر الأمر إلى عزرائيل ، وعزرائيل يُطلق الأمر لجنوده .

ويأمر الحق سبحانه نبيه عَرَاكُم ، فيقول :

﴿ وَأَنْ أَقِمْ وَجُهُكَ لِلدِينِ حَنِيفًا (١) وَلا تَكُونَنَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ (١٠٠٠) وَلا تَدُعُ مِن دُونِ اللّهِ مَا لا يَنفَعُكَ وَلا يَضُرُكَ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذًا مِنَ الظَّالِمِينَ (١٠٠٠) وَإِن يَمْسَمُكُ دُونِ اللّهِ مَا لا يَنفَعُكَ وَلا يَضُرُكُ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذًا مِن الظَّالِمِينَ (١٠٠٠) وَإِن يَمْسَمُكُ اللّهُ بِضُرَ فَلا كَاشِفَ لَهُ إِلاَّ هُو وَإِن يُرِدُكَ بِحَيْرِ فَلا رَادً لِفَضَلِهِ يُصِيبُ بِهِ مَن يَشَاءُ مِن اللّهُ بِضُرَ فَلا كَاشِفَ لَهُ إِلاَّ هُو وَإِن يُرِدُكَ بِحَيْرِ فَلا رَادً لِفَضَلِهِ يُصِيبُ بِهِ مَن يَشَاءُ مِن عَبَاءِ مِن عَبَادِهِ وَهُو الْغَفُورُ الرّحِيمُ (١٠٠٠) ﴾

وهذا الخطاب ليس مُوجّها لرسول الله عالي فقط ، ولكنه مُوجّه لكُلِّ مؤمن ، وإذا ما عبد المؤمن الله سبحانه فهو يستقبل أحكامه ، ولذلك يأتى الأمر هنا بألا يلتفت وجه الإنسان المؤمن إلى غير الله تعالى ، فيقول الحق سبحانه :

﴿ وَأَنْ أَقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنِيقًا . . [ يونس ]

فلا يلتفت في العبادة يميناً أو يساراً ، فما دام المؤمنُ يعبد الله ولا يعبد

٠٠٠٠ - ١٦٠٠

<sup>(</sup>١) حنف : مال . قال تعالى : ﴿ قُلْ بَلْ مِلْةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا ﴿ ١٥٠ ﴾ [البقرة] أي : ماثلاً إلى ملة إبراهيم عاطفاً عليها محباً لها، وقوله : ﴿ حُنفاءً لِلّهِ عَيْرٌ مُشْرِكِينَ بِهِ (٢٠) ﴾ [الحج] أي : ماثلين لله مطبعين له مؤمنين به محبين له .

غيره ، فليعلم المؤمن أن هناك - أيضاً - شرْكاً خفياً ، كأن يعبد الإنسانُ مَنُ هم أقوى أو أغنى منه ، وغير ذلك من الأشخاص التي يُفتَنُ بها الإنسان .

والمشرك من هؤلاء لحظة أنْ عبد الصنم ودعاه من دون الله تعالى فهل استجاب له ؟ وحين عبده هل قال الصنم له : افعل كذا ، ولا تفعل كذا .

إن الأصنام التي اتخذها المشركون آلهة لم يكُن لها منهج ، ولا أحد منها ينفع أو يضر ، وحين يجيء النفع لا يعرف الصنم كيف يمنعه ، وحين يجيء الضّر لا يقدر الصنم أن يدفعه .

إذن : فمن يدعو من دون الله - سبحانه وتعالى - هو دعاء لمن لا ينفع ولا يضر .

ولذلك قال سبحانه:

﴿ وَلا تَدَّعُ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لا يَنفَعُكَ وَلا يَضُرُكُ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنْكَ إِذًا مِنَ الشَّالِدِينَ اللَّهِ مَا لا يَنفَعُكَ وَلا يَضُرُكُ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنْكَ إِذًا مِنَ الشَّالِدِينَ (١٠٠٠) ﴾

فالله \_ سبحانه وتعالى \_ خلق الناس ودعاهم إلى الإيمان به ، وأن يُحبوه ، لأنه يحبهم ويعطيهم ، ولا بأخذ منهم ، لأنه سبحانه في غني عن كل خَلْقه .

000

لذا ديننا ٢١٧

#### (١٠) ... الهدى .. والضلال

الحق سبحانه غنى بذاته وصفاته وأفعاله عن كل مخلوقاته ، فهو سبحانه لا يستفيد من خلقه ، بل الفائدة كلها لصنعته التي يريدها سعيدة ، فكل المنهج جاء لصالح الصنعة ، فالذى يهتدى فلنفسه ، ومن يضل فعليها .

يقول الحق سبحانه:

﴿ مَن يَهَٰد اللَّهُ فَهُو َ الْمُهَنَّدي وَمَن يُضْلِلْ فَأُولَئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ (١٧٨) ﴾

[الأعراف]

ويقول الحق سبحانه في موضع آخر:

﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمُ الْحَقُّ مِن رُبِّكُمْ فَمَنِ اهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْتَدِي لِنَفْسِهِ وَمَن ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُ عَلَيْهَا وَمَا أَنَا عَلَيْكُم بِوَكِيلِ (١٠٠٠) ﴾

المعركة الخاصة بقضية الهداية والإضلال قائمة من قديم ، ولا تزال أيضاً 
ذيول هذه المعركة موجودة إلى الآن ، وأوضحنا هذه القضية في مواضع 
متعددة ، ولكننا نكررها للتأكيد ولتستقر في الأذهان ، لأن هناك دائماً مَن 
يقول : إذا كان الله هو الهادى والمضل ، فلماذا يُعذّبني إنْ ضللت ؟

حلادينيا

وشاع هذا السؤال ، وأخذه المستشرقون والفلاسفة ، ويُراد منه إيجاد مُبرر للنفس العاصية غير الملتزمة ، ونقول لكل مجادل :

> لماذا قصر ت الاعتراض على مسألة الضُّرِّ والعذاب إنْ ضللت ؟ ولماذا لا تذكر الثواب إنْ أحسنت وآمنت ؟

إن اقتصارك على الأولى دون الثانية دليل على أن الهداية التي جاءت لك هي مكسب تركته ، وأخذت المسألة التي فيها ضرر ، ولا يقول ذلك إلا المسرفون على أنفسهم .

وهم قد ناقشوا مسألة «خَلْق أفعال العباد» ، وتساءلوا : مَنْ خلق هذه الأفعال؟ هل خلقها الله أم أن العبد يخلق أفعاله ؟ ونسأل : ما هو الفعل ؟

إنه توجيه طاقة لإحداث حدث ، فطاقة اليد أنها تعمل أي عمل تريده منها ، قد تضرب بها إنساناً ، أو تحمل بها إنساناً واقعاً على الأرض ، أو تُربِّت بها على البيم .

إذن: ففى اليد طاقة تصلح لأن تفعل الخير وتفعل الشر، وأنت لحظة أن تضرب إنساناً، فأى عضلة تحركها حين ترتفع اليد لتضرب ؟ إنك بمجرد رغبتك فى أن تضرب، تضرب، عكس الإنسان الآلى حين يرفع شيئاً، فله أجزاء وأزرار تعمل، وكلها آلات.

وأنت حين تُربِّت على كتف ينيم ، ما هي الأعضاء والأجهزة التي تُحركها لتعمل هذا العمل ؟

۸۲۰ مثادیننا

إذن : فالله هو الذي خلق فيك الانفعال للفعل ، فإن نظرت إلى ذلك ، فكل فعل معل الله ، ولكن توجيه الجارحة (١) إلى الفعل هو محل التكليف .

إذن: فأنت تُحاسب لأنك فعلت ، لا لأنك خلقت ؛ لأن خالق الأفعال هو الله سبحانه وتعالى ، وأنت تفعل بمجرد الإرادة والاختيار ، مثل اللسان فيه طاقة مخلوقة لبيان ما في النفس ، إنْ أردت أن تقول «لا إله إلا الله» صلَحت ، وصلَحت كذلك عند الملحد أن يقول - والعياذ بالله - لا يوجد إله ، واللسان لم يعص في هذه ولا في تلك .

إذن : فالذى خلق قدرة الجارحة على الفعل هو الله ، وأنت تُوجّه الجارحة . إذن : فكلُّ الأفعال مخلوقة لله ، لكن توجيه الطاقة للفعل بالميل والاختيار إنما يكون من العبد .

والحق سبحانه وتعالى يهدى الجميع بالمنهج ، ومن يُقبل عليه بنيّة الإيمان يُعينه على ذلك ، ولذلك لا يصح أن نختلف في مسألة مثل هذه ، وأن نسأل من خلق الأفعال ، بل علينا أن نُحدّد الأفعال وكيف تُوجد ، وما دَوْر الإنسان فيها ؛ لأننا نعلم أن الله قد يسلب طاقة الفعل على الأحداث ، مثل من يريد أن يؤذي إنساناً بيده ، لكنه يُصاب بشلل فلا يقدر أن يرفع بده ، ولو كان هو الذي يخلق لرفع يده وآذي بها من أراد ، لكنه لا يخلق الطاقة الصانعة للفعل .

سفا ذبننا المحالية ا

 <sup>(</sup>١) جوارح الإنسان: أعنضاؤه وعوامل جسده كيديه ورجليه، واحدته جارحة، لأنهن يجرحن الخبر
 والشر أي يكسبنه. (لسان العرب مادة: جرح).

وعلى ذلك تكون الهداية نوعين : هداية دلالة ، وهداية معونة .

أما هداية الدلالة فهى للجميع ، للمؤمن والكافر ؛ لأن الحق سبحانه لم يدلّ المؤمن فقط ، بل يدلّ المؤمن والكافر على الإيمان به .

فمن يُقبل على الإيمان به سبحانه ، فإن الحقّ تبارك وتعالى يجد فيه أهلاً للمعونة ، فيهديه هداية المعونة ، فيأخذ بيده ويُعينه ، ويجعل الإيمان خفيفاً على قلبه ، ويعطى له طاقةً لفعل الخير ، ويشرح له صدره ، ويُيسِّر له أمره .

فمن شاء له الله الهداية يعطيه الهداية ، ومَن شاء له الضلال زاده ضلالاً ، وقد بين سبحانه أن من شاء هدايت يهتدى ، وهذه معونة من الله ، والكافر لا يهتدى ، وكذلك الظالم والفاسق ؛ لأنه سبحانه قد ترك كل واحد منهم لاختياره ، وهكذا يمنع سبحانه وتعالى عنهم هداية المعونة .

ويقول الحق سبحانه مُوضِّحاً هذه المسألة:

﴿ وَأَمَّا ثُمُودُ (١) فَهَدَيْنَاهُمْ فَاسْتَحَبُّوا الْعَمَىٰ عَلَى الْهُدَىٰ . . (١٧) ﴾ [فصلت ]

فالهداية التي كانت لقوم ثمود إنما هي هداية الدلالة ، وليست هداية المعونة.

فهداية الدلالة هي الهداية العامة ، وهي أساس البلاغ عن الله ، فقد بيّن لنا الله تبارك وتعالى في منهجه بافعل ولا تفعل ما يُرضيه وما يُغضبه ، وأوضح لنا

٣٢٢٠٠٠ مناديتا

 <sup>(</sup>١) ثمود: قبيلة من العرب الأول . ويقال : إنهم من بقية عاد ، وهم قوم صالح عليه السلام ، بعثه الله
 (اليهم ، وهو نبى عربى ، (لسان العرب عادة ، ثمد ) ،

الطريق الذي نتبعه لنهتدي ، والطريق الذي لو سلكناه حقّ علينا غـضبُّ الله وسَخَطه .

ولكن ، هل كل مَنْ بين له الله سبحانه وتعالى طريق الهداية اهتدى ؟

نقول : لا ، فهناك مَنْ لا يأخذ طريق الهداية بالاختيار الذي أعطاه الله له ،

فلو أن الله سبحانه وتعالى أرادنا جميعاً مَهْديين ما استطاع واحد من خَلْقه أنْ

ولكنه جَلَّ جلاله خلقنا مختارين لـنأتيه عن حُبِّ ورغبة ، بدلاً من أن بقهرنا على الطاعة .

ما الذي يحدث للذين اتبعوا طريق الهداية ، والذين لم يتبعوه وخالفوا مُراد الله الشرعي في كَوِّنه ؟

الذين اتبعوا طريق الهداية يُعينهم الله سبحانه وتعالى ، ويُحبِّهم في الإيمان والتقوى ، ويُحبِّهم في طاعته ، واقرأ قوله تبارك وتعالى:

﴿ وَالَّذِينَ اهْتَدُواْ زَادَهُمْ هُدُى وَآتَاهُمْ تَقُواهُمْ (١٧) ﴾

أى : أن كُلَّ مَنْ يتخذ طريق الهداية يُعينه الله عليه ، ويزيده تقوى وحُباً في الدين ، وَمَنْ ذَهَبِ إلى رحَابِه وآمن به أعطاه الله هداية ثانية .

منادينا عاد المادينا عاد المادي

<sup>(</sup>١) يقول تعالى: ﴿ قُلْ فَلِلَّهِ الْحُجَّةُ الْبَالِغَةُ فَلَوْ شَاءُ لَهَدَاكُمُ أَجْمَعِينَ ﴿ ١٤ ﴾ [ الأنعام ] ويقول أيضاً: ﴿ وَعَلَى اللَّهِ قَصْدُ السَّبِيلِ وَمَنْهَا جَائِرٌ وَلَوْ شَاءَ لَهَذَاكُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ ٢٠ ﴾ [ النحل ] .

إن الحق سبحانه يعطيهم حلاوة الهداية ، وهي التقوى ، كأن الحق سبحانه يقول للعبد المؤمن : ما دُمْت قد أقبلت على بالإيمان فلك حلاوة الإيمان .

فإذا امتثل المؤمن لمنهج الله وأطاعه ، فالحق مَن وجَلَّ م يشرح صدره بذلك ، ويُحبِّب الطاعة إليه ، فيزداد طاعةً .

أما الذين إذا جاءهم الهدى ابتعدوا عن منهج الله وخالفوه ، فإن الله تبارك وتعالى يتخلّى عنهم ويتركهم في ضلالهم وغيّهم وكفرهم .

أى : أنه ما دام هناك مَن لم يؤمن بالله فهل يُمسِك الله بيده ليهديه هداية المعونة ؟

لا ، لأنه إذا لم يؤمن بالأصل وهو هداية الدلالة ، فكيف يمنحه الله هداية المعونة ؟

وما دام لم يؤمن بالله ، أكان يُصدِّق التيسيرات التي يمنحها الله له ؟ والحق سبحانه قد بين لنا المحرومين من هداية المعونة على الإيمان ، وهم ثلاثة ، كما بينهم لنا في القرآن :

﴿ وَأَنَّ اللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ (١٠٠٠) ﴾

﴿ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ (١٠٠٠) ﴾

﴿ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَالِمِينَ (١٠٠٠) ﴾

﴿ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ (١٠٠٠) ﴾

إذن : فالمطرودون من هداية الله في المعونة على الإيمان ثلاثة ، هم :

- \_ الكافرون .
- الفاسقون .
- \_ الظالمون .

\* أما الكافر فعدم هداية الله له لم تنصب عليه كإنسان ؛ لأن كُفُره سبق عدم هدايته ، فهو لم يكفره سبق عدم هدايته ، فهو لم يكفر لأن الله لم يَهده ، وإنما الله لم يَهده لأنه كافر ، فكُفُره سابق على عدم هدايته .

ولذلك قال تعالى عنهم :

﴿ أُولَئِكَ الَّذِينَ طَبَعَ (١) اللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِمْ وَأُولَئِكَ هُمُ الْغَافِلُونَ (١٠٠٠)﴾

ومعنى أن الله تعالى طبع على قلوبهم أن ما فيها من الكفر لا يخرج ، وما هو خارجها من الإيمان لا يدخل.

فسبحانه وتعالى - إذن - هو الذي طبع على قلوبهم ، ولكن بعد أن ملأوا قلوبهم بالكفر ونافقوا (٢)، وهم الذين تسببوا بهذا الطبع لأنفسهم ، بعد أنْ

ملادينا

<sup>(</sup>١) طبع الله على قلبه: ختم. ويقال: طبع الله على قلوب الكافرين، أى: ختم فلا يعى وغطى ولا يُوفَق لخير. قال أبو إسحاق النحوى: معنى طبع في اللغة وختم واحد، وهو التغطية على الشيء والاستيثاق من أن يدخله شيء. (لسان العرب مادة: طبع).

<sup>(</sup>٢) سمى المنافق منافقاً للنفق وهو السرب في الأرض. وقيل: إنما سمى منافقاً لأنه نافق كاليربوع وهو دخوله نافقاءه. والنفاق: الدخول في الإسلام من وجه والخروج عنه من آخر، وإظهار غير ما في الباطن. (لسان العرب مادة: نفق).

بدأوا بالكفر ، فطبع الحق سبحانه وتعالى على قلوبهم بما فيها من مرض ، ولو لم يبدأوا بالكفر لما طبع الله على قلوبهم .

وساعة يُنسب الطبع إلى الله يكون أقوى طَبْع على القلوب ، ويأتى الطبع من الله سبحانه وتعالى كَحُكُم نهائى من أن الله قضى عليهم به ، فلا يخرج من قلوبهم ولو كان قَدْراً ضئيلاً من النفاق ، ولا تغادر قلوبهم ذرة من كفر ، ولا يتسرب إلى قلوبهم ذرة من إيمان ؛ لأنهم لا يعلمون قَدْر الإيمان الحق .

فما دام الكافر قد أعجبه كفر قلبه ، فالحق سبحانه يختم على قلبه ، تماماً كما تختم الشيء بالشمع الأحمر ، فلا ينفتح قلبه للإيمان ، وستظل قلوبهم محتفظة بالكفر .

ولكن .. لماذا يختم ويطبع الله جَلَّ جلاله على قلوبهم؟

لأن القلب هو مكان العقائد ، ولذلك فإن القضية تُنَاقَش في العقل ، فإذا انتهت مناقشتها واقتنع بها الإنسان تماماً فإنها تستقر في القلب ، ولا تعود إلى الذهن مرة أخرى ، وتصبح عقيدة وإيماناً .

والحق سبحانه وتعالى يقول:

﴿ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى الأَبْصَارُ وَلَكِن تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصُدُورِ (33) ﴿ [الحج] وإذا عَمِى القلب عن قضية الإيمان ، فلا عَيْنٌ ترى آياتِ الإيمان ، ولا أذنٌ تسمع كلام الله .

عدا ذسا

وقد قال الحق سبحانه :

عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةٌ (١) وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ (٧) ﴾ [البقرة]

ونقول: أهى القلوب خُلقت غلفاً.. أى: أن القلوب خُلِقَتْ مختُوماً عليها بحيث لا يدخلها هُدًى ولا يخرج منها ضلال ، أم أنتم الذين فعلتم الخَتْم وأنتم الذين صنعتُم الغلاف والخَتْم؟

وسبحانه أوضح في آيتي سورة البقرة أنه جَلَّ وعلا الذي ختم على قلوبهم وعلى سمعهم وعلى أبصارهم غشاوة ، فالختم على القلب حتى لا يتعرفوا إلى الدليل ؛ لأن القلب محلُّ الأدلة واليقين والعقائد .

والخُتُم على الأسماع والأبصار هو الخُتُم على آلاتِ إدراك الدلائل البينات على والخُتُم على الله الله الله البينات على وحدد الحق الأعلى ، فمقر العقائد مختوم عليه وهو القلب ، ومضروب على الأذان وعلى البصر غشاوة ، فهل هذا كائن بطبيعة تكوين هؤلاء ؟

لا ، لأنه إذا كان هذا بطبيعة التكوين ، فلماذا خُصَّهم الله بذلك التكوين ؟ ولماذا لم يكُنِ الذين اهتدوا مختوماً لا على قلوبهم ، ولا على أسماعهم ، ولا على أبصارهم ؟

غير أن الواحد منهم يُبرّر لنفسه وللآخرين انحرافه وإسرافه على نفسه

<sup>(</sup>١) الغشاء والغشارة: الغطاء ، والغشارة: ما غشى القلب من الطبع، وغشّاه تغشية إذا غطاه ، (لسان العرب مادة : غشى ) ،

بالقول «خلقني الله هكذا»(١).

وهذا قول مُزيَّف وكاذب ؛ لأن صاحبه إنما يكفر أولاً ، فلما كفر وانصرف عن الحق تركه الله على حاله ؛ لأن الله أغنى الشركاء عن الشرك ، فمن اتخذ مع الله شريكاً فهو للشريك وليس لله.

إذن : فالخَتْم جاء كنتيجة للكفر . . فهم إذن سبقوا بالكفر فلم يَهُدهم الله .

\_ أما الفاسقون فقد قال عنهم الحق سبحانه :

﴿ وَاللَّهُ لا يَهْدِي الْقُومُ الْفَاسِقِينَ (١٠٠٠) ﴾

والفسق هو الخروج عن الطاعة ، وهى مأخوذة من الرُّطَبة ، فالبلح قبل أن يصبح رُطباً لا تستطيع أن تنزع قشرته ، ولكن عندما يصبح رُطباً تجد أن القشرة تبتعد عن الثمرة ، فيقال: فسقت الرُّطبة ، ولذلك مَنْ يخرج عن منهج الله يُقال له : فاسق .

فه و ينسلخ عن منهج الله بسهولة ويُسر ، لأنه غير ملتصق به ، وعندما تبتعد عن منهج الله فإنك لا ترتبط بأوامره ونواهيه ، فلا تُؤدِّى الصلاة مثلاً ، وتفعل ما نهى الله عنه لأنك فسقت عن دينه .

والذى أوجد الفسئق هو أن الإنسان خُلِق مُختاراً ، قادراً على أن يفعل أو الا يفعل ، وبهذا الاختيار أفسد الإنسان نظام الكون ، فكلُّ شيء ليس للإنسان

۲۲۸ - مدا دینت

<sup>(</sup>١) وذلك مثل قول المشركين الذي حكاه رب العزة سبحانه ; ﴿ لَوْ شَاءُ اللَّهُ مَا أَشْرَكْنَا وَلا آبَاؤُنَا وَلا حَرْمُنَا مِن شَيْءٍ كُذَلِكَ كَذَبَ الذِينَ مِن قَبْلِهِمْ. . (١٥٠٠) ﴿ [الأنعام ] .

اختيار فيه تراه يؤدي مهمته بدقة عالية كالشمس والقمر والنجوم والأرض

كلها تتبع نظاماً دقيقاً لا يختلُّ لأنها مقهورة ، ولو أن الإنسان لم يُخْلَق مختاراً لكان من المستحيل أن يفسُق ، وأن يبتعد عن منهج الله ويُفسِد في الأرض ، ولكن هذا الاختيار هو أساس الفساد كله .

والحق سبحانه يقول:

وَ فَالِكَ بِأَنَّهُ مُ كَفَرُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَاللّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمُ الْفَاسِقِينَ (١٠) [التوبة] وحين ينفى الحق سبحانه الهداية عن الفاسق ، فليس معنى هذا أن يقول الفاسق : الله لم يَهْدنى فماذا أفعل؟ ويُحمّل المسألة كلها لله ، بل نسأل

الفاسق : لماذا لم يَهدك؟ لأنك فسقت.

إذن : فعدم الهداية من الله لك كان بسبب أنك أخذت طريق الفست والبُعد عن منهج الله ، ومن هنا فالهداية المقصودة في هذه الآية ، ليست هي الهداية بمعنى الدلالة على طريق الخير ؛ لأن الدلالة إلى طريق الخير تأتى من الله للمؤمن والكافر .

\* أما الظالمون ، فقد قال الحق سبحانه :

﴿ كَيْلُ يَهِدِى اللَّهُ قَوْمًا كَفَرُوا بَعْدَ إِيمَانِهِمْ وَشَهِدُوا أَنَّ الرَّسُولَ حَقَّ وَجَاءَهُمُ البَيْنَاتُ وَاللَّهُ لا يَهْدِى الْقُومُ الظَّالِمِينَ (١٦) ﴾

منا دنتا

فهؤلاء ارتكبوا الظلم الأصيل ، وهو الشرك بالله ، والحق سبحانه عندما يتركهم فإنه يزيدهم ضلالاً ، ويختم على قلوبهم ، فلا يعرفون طريقاً إلى الإيمان.

لقد جاءهم الرسول بالآيات الدّالة على صِدْق رسالته ، ولكنهم ظلموا أنفسهم الظلم الكبير العظيم ، وهو الشرك بالله.

فأعلى مراتب الظلم هو الشرك بالله ، وهو الظلم العظيم ، ذلك أن الإنسان حين يظلم إنساناً آخر ويأخذ منه شيئاً ليعطيه لآخر ، فهل هناك إنسان يقدر على أن يأخذ من الله شيئاً ؟

لا ، فالإنسان لا يستطيع أن يظلم الله ، لكنه ينال عقوبة الشرك ، وهذا ظُلم خائبٌ للنفس ، والذي يشرك بالله لا يأخذ إلا الخسار ، وذلك هو كل الخيبة .

لأن الظلم حينما يحقق للظالم نَفْعاً فهو ظُلْم هين ، ولكن الظلم العظيم هو أن يشرك إنسان بالله ، ولا يأخذ إلا العقاب الصارم ، فإذا كان المشرك يتأبّى على منهج الله في الأشياء ، فهل يجرؤ على أن يتأبّى على قدريات الله غير الاختيارية فيه ، كالموت مثلاً ؟

والحق يأمر الإنسان بالإيمان ، ومتعلقات الإيمان من شهادة بوحدانيته ، وإيسان برسله وكتب واليوم الآخر ، وإقام الصلاة ، وإيساء الزكاة ، وصوم رمضان ، وحج البيت من استطاع إليه سبيلاً ،

- ۲۳۰۰۰ هـ قادينــا

والمشرك يتأبّى على الإيمان والتكاليف، فهل يجرؤ على التأبّي على المرض أو الموت؟

لذلك فهو يظلم نفسه ظُلُماً خائباً ، والحق سبحانه لا يهديه ؛ لأن معنى الهداية هو أنْ يجد الإنسانُ مَنْ يدلُّه على الطريق الموصل للغاية ، فهداه أى دله على الطريق الطريق الموصل للغاية .

ولا يتجنّى سبحانه على خَلْقه فلا يهديهم ، بل الذين ظلموا أنفسهم ولم يؤمنوا هم الذين لا ينالون عناية الحق سبحانه وتعالى باختيارهم .

فالحقُّ تبارك وتعالى ينفى ما يستوجب الهداية عَمَّنُ ظلم أو فسق أو كفر؛ لأن الحق سبحانه لا يهدى مَنُ قدّم الكفر ، أو قدّم الظلم ، أو قدّم الفِسُق .

فكأن الكافر أو الظالم أو الفاسق هو الذي يمنع الهداية عن نفسه ، ولو قدَّم الإنسان الإيمان لدخل في هداية الله تعالى ، فكأن خروج الإنسان عن مشيئة هداية الله من عمل الإنسان وباختياره .

فقد يختار الإنسانُ طريق الغواية ، ويترك طريق الهداية ؛ لذلك لا يهديه الله ؛ لأنه سبحانه لا يهدى إلا المؤمن به ، وإن اختار الإنسان طريق الهداية فالحق سبحانه يعطيه المزيد من الهدى ، لأنه آمن بالله ، فاختار طريق الهداية ، واستقبل منهج الله بالرضى .

وهكذا نفهم قَوْل الحق تبارك وتعالى :

﴿ فَإِنَّ اللَّهَ يُضِلُّ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِي مَن يَشَاءُ ( ١٠٠٠ ﴿

[فاطر]

فالذين يقرأون القرآن لِفَهُم قبضية الهداية عليهم أن يستقرئوا كُلّ الآيات المتعلقة بالموضوع .

فسبحانه وتعالى قد أوضح أنه لا يهدى الكافر ، إذنُ: فهو يهدى المؤمن . وأوضح أنه لا يهدى الظالم . إذن : فهو يهدى العادل .

وأوضح أنه جَلَّ وعلاً لا يهدى الفاسق. إذن: فهو يهدى الطائع.

فلا يقولَنَّ أحد: إن الله لم يَشاً أن يهديني ؛ لأن هذا فَهُم خاطئ لمعنى الهداية من الله ، فسبحانه وتعالى قد بيَّن لنا مَن شاء هدايته ، ومَن شاء إضلاله .

وهو سبحانه يهدى مَنْ قدَّم أسباب الهداية ، وأسلم مقاليد زمامه للإيمان . والله سبحانه وتعالى يقول :

﴿ فَمَن يُرِدِ اللَّهُ أَن يَهْدِيَهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ لِلإِسْلامِ وَمَن يُرِدْ أَن يُضِلَّهُ يَجْعَلْ صَدْرَهُ لِإِسْلامِ وَمَن يُرِدْ أَن يُضِلَّهُ يَجْعَلْ صَدْرَهُ لِإِسْلامِ وَمَن يُرِدْ أَن يُضِلَّهُ يَجْعَلْ صَدْرَهُ لِا صَدَرَهُ لَا صَدَرَهُ لَا لَهُ الرِّجْسَ (٢) كَأَنْمَا يَصُعُدُ فِي السَّمَاءِ كَذَلِكَ يَجْعَلُ اللّهُ الرِّجْسَ (٢) عَلَى الدّينَ لا يُشْهَا حَرَجُا (١٠) كَأَنْمَا يَصُعُدُ فِي السَّمَاءِ كَذَلِكَ يَجْعَلُ اللّهُ الرِّجْسَ (٢) عَلَى الدّينَ لا يُؤْمِنُونَ (١٢٥) ﴾

وهذه هداية المعونة ، وهي للذي آمن ، ويصبح أَهْلاً لمعونة الله ، بأن

 <sup>(</sup>١) حرج صدره: ضاق فلم ينشرح لخير. والحرج في اللغة: أضيق الضيق، ومعناه أنه ضيق جداً.
 (لسان العرب\_مادة: حرج).

<sup>(</sup>٢) الرجس: يُعبر به عن الحرام والفعل القبيح والعذاب واللعنة والكفر. (لسان العرب ـ مادة: رجس).

يُخفِّف عنه أعباء التكاليف ويُيسرها له ، ويجعله يعشق كل الأوامر ويعشق البُغُض والتجافي عن كل النواهي .

يقول بعض الصالحين:

«اللهم إنِّي أخاف ألاَّ تثيبني على الطاعة ، لأنِّي أصبحت أشتهيها » .

كأنه عَـشق الطاعة بحيث لم يَعُـدُ بجد فيها مشقة أو تكليفاً ؛ لذلك فهو عَائق . وَاللَّهُ عَلَمُ لَا بُدَّ أَن تُوجد مشقة .

ولمثل هذا الإنسان الصالح أقول:

«أرحنا بها يا بلال» (١).

وهذا غير ما يقوله بعض ممن يؤدون الصلاة الآن ، حيث يقول الواحد منهم : هيّا نُصلِّى لِنُزيحها من على ظهورنا ، وهؤلاء يُؤدُونها بالتكليف لا بالمحبة والعشق .

أما الذين أَلِفُوا الراحة بالصلاة حينما يحزُّبهم ويشتدُّ عليهم أمر خارج عن

هـذا ديننــا

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد في مستده (٥/ ٣٦٤) وأبو داود في سننه (٤٩٨٥) عن رجل من الصحابة .

نطاق أسبابهم. فيقول الواحد منهم : ما دامتِ الصلاةُ تُريح الـقلب فلأذهب إليها وألقى ربى زائداً على أمر تكليفه لى مُتقرِّباً إليه بالنوافل .

ولذلك كان رسول الله عنه إذا حَزَبه أمر قام إلى الصلاة (١٦)، ومعنى حَزَبه أن الأسباب البشرية لا تنهض به ، فيقوم إلى الصلاة ، وهذا أمر منطقى ، ولله المثل الأعلى .

إذن: فعشق التكليف شيء يدل على أنك ذُقت حلاوة الطاعة ، أي : يصبح ما يشتهيه مُوافِقاً لمنهج الله ، فإذا وصل وانتهى المؤمن إلى هذه المنزلة فهو نعم العبد السوى .

إذن: فمعنى قوله تعالى :

﴿ فَمَن يُرِدِ اللَّهُ أَن يَهْدِيَهُ يَشْرَحُ صَدْرَهُ لِلإِسْلامِ.. ( ١٠٠٠ ) الأنعام ]

أى : يجعل الأمور التي يظن بعض من الناس أنها مُتعِبة ، فإنه بإقباله عليها وعِشْقه لها يجدها مريحة ، ويُقبِل عليها بشوق وخشوع .

إذن: فالحق سبحانه قد هدى المؤمن والكافر إلى طريق الإيمان ، فَمَنِ الخَدْ طريق الإيمان ، فَمَنِ الخَدْ طريق الإيمان أعانه الله تعالى عليه ، ومَنِ اتخذ طريق الكفر - والعياذ بالله - تركه الله يُعانى ويضل .

ولذلك يقول الحق سبحانه :

۳۳٤ منا دینا

<sup>(</sup>١) عن حذيفة بن اليمان رضى الله عنه قال : " كان النبي عَنَى اذا خربه أمر صلى " أخرجه الإمام أحمد في مسنده (٥/ ٣٨٨) وأبو داود في سننه (١٣١٩).

#### ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً (١) ضَنكًا . . [١٦] ﴾

أى : أن حياته تمتلئ بالهموم والمشاكل ، لأنه يخالف منهج الله ، وإذا لم المساكل والمساكل ، لأنه يخالف منهج الله ، وإذا لم المساكل مع المخالفات لَقَال الناس : خالفنا منهج الله وفلحنا ، ولذلك كان لابد أن تُوجد المشاكل لتنبهنا أن منهج الله يجب أن يُسيِّطر .

والحق سبحانه وتعالى أنزل لنا المنهج القويم ليجعل حركة حياتنا منساندة ، فإن اتبعنا المنهج صرنا نأخذ الأوامر من إله واحد ، وصار كل منا منكلفاً بالتعاون مع غيره ، وهذا لن يحدث إلا إذا استجبنا لما يدعونا الله إليه تشريعاً والرسول بلاغاً ، وبهذا تتساند الحياة ، وتصبح حياة لها طعم ، وينطبق عليها قول الحق تبارك وتعالى :

﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِن ذَكُرِ أَوْ أَنفَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنْحُبِينَهُ حَيَاةً طَيِّبَةً وَلَنَجُزِينَهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (١٧) ﴾

قالذي يُقيِّد حركته بمنهج الله يأخذ اطمئناناً في الدنيا ونعيماً مُقيماً لا يزول ولا ينتهى في الآخرة ، فالحياة الطيبة في الدنيا وعدم الضلال والشقاء مُتحقِّقان لمن اتبع منهج الله تعالى .

ولذلك يقول تعالى :

﴿ فَمَن اهْتُدَى فَإِنَّمَا يَهْتَدي لَنَفْسِهِ . . (١٠٥٠) ﴾

[يونس]

مذاديتا

<sup>(</sup>١) المعيشة الضنك: الضيقة. وكل عيش من غير حلّ ضنك وإن كان واسعاً، وقال أبو إسحاق: الضنك أصله في اللغة الضيق والشدة. (لسان العرب-مادة : ضنك ).

لأن حصيلة هدايت لا تعود على مَنْ خَلَقه وهداه ، بل تعود عليه هو نفسه انسجاماً مع الكون ، وإصلاحاً لذات النفس ، وراحة بال واطمئناناً ، وانتباهاً لتعمير الكون بما لا يفسد فيه.

ويقول الحق سبحانه عن فريضة الحج:

﴿ وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُ البَّيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ غَنِي عَنِ الْعَالَمِينَ ﴿ ٢٠ ﴾

وقد يَسْول قائل : ولماذا لم يقل الله : ومن كفر فإن الله غنى عنه؟ وقال: ﴿ فَإِنَّ اللَّهَ غَنِي عَنِ الْعَالَمِينَ ( ( ) ﴾

ونقول : إن الله غنى عن كل مخلوقاته ، وإياك أنْ تفهم أن الذي لم يكفر وآمن ، وأدَّى ما عليه من تكليف ، أنه عمل منفعةً لله .

إن الله غنى عن الذى أدَّى ، وعن الذى لم يُؤدِّ ، إياك أن تظن أن مَنْ أدِّى قد صنع لله معروفاً ، أو قدَّم لله يَدُا(١)، فإن الله غنى عَمَّن لا يفعل ، وعمّن يفعل .

فأمّر الله لك بافعل كذا ولا تفعل كذا إنما يريد تعالى صلاح نفسك في ذاتها ، فهو لن يستفيد منك شيئاً ، فأنت إن صلحت أو عصيت فلن تزيد أو تنقص من مُلك الله تعالى شيئاً .

۳۳۲ - منذا دیننیا

<sup>(</sup>١) اليد هنا بمعنى الفضل والنعمة .

فالحق سبحانه لا يستفيد من خلقه ، بل الفائدة كلها لصنعته التي يريدها سعيدة ، فكل المنهج جاء لصالح الصنعة ، فالذي يهتدي فلنفسه ، ومن يضل فعليها .

ولذلك قال تعالى :

﴿إِنَّا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ لِلنَّاسِ بِالْحَقِّ فَمَنِ اهْتَدَىٰ فَلِنَفْسِهِ وَمَن ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُّ عَلَيْهَا وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِوَكِيلٍ (13)﴾

YWV

### (١١) ... زلزلة الساعة

اليوم العظيم ، يوم الدين ، يوم القيامة ، يوم يقوم الناس لرب العالمين ، يوم تُرَجَ الأرض رجاً ، ذلك يوم الناس لرب العالمين ، يوم تُرجَ الأرض رجاً ، ذلك يوم الحساب الذي يحتاج من البشر وقفة بل وقفات مع أنف عنه منه على الله والخشية منه ، باتباع منهجه سبحانه .

يقول الحق سبحانه:

﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبُّكُمْ إِنَّ زَلْزَلَةَ السَّاعَةِ شَيْءٌ عَظِيمٌ ١ يَوْمَ تَرَوْنَهَا تَذْهَلُ (١) كُلُّ مُوضِعَة عَمَّا أَرْضَعَتْ وتضع كُلُّ ذَاتِ حَمْلٍ حَمْلَهَا وَتَرَى النَّاسَ سُكَارَىٰ وَمَا هُم كُلُرُ مُوضِعَة عَمَّا أَرْضَعَتْ وتضع كُلُّ ذَاتِ حَمْلٍ حَمْلَهَا وَتَرَى النَّاسَ سُكَارَىٰ وَمَا هُم بِسُكَارَىٰ وَلَكِنَ عَذَابَ اللَّهِ شَدِيدٌ ١٠٠٠ ﴾ [الحج]

فالأرض ستتزلزل وترتج يوم القيامة بصورة رهيبة لم يعرفها أحد من قبل، ويعطى الله في كونه من كونيات الحياة ما يثبت صدق هذا الفرع، فيجعل الأرض تُحدِث نوعاً من الزلزال، فتُهدم بيوت وبلاد، ويموت الناس، ويحدث الفزع بين الناس.

عذ، الأشياء جملها الله لتنبهنا إلى أن للكون إلها مدبراً وخالقاً قادراً على إهلاك الناس في لحظات .

والزلزلة هي الحركة الشديدة التي تُخرِج الأشياء عن ثباتها ، وتزيلها عن

مدادینا سا

<sup>(</sup>١) ذهل بذهل : غقل عنه . وهو كناية عن شدة الهول والفزع .

مواقعها . والحق سبحانه تكلم عن هذه الحركة المضطربة للأرض كـثيراً في مثل قوله تعالى :

﴿إِذَا وَقَعَتِ الْوَاقِعَةُ ۞ لَيْسَ لِوَقَعَتِهَا كَاذِبَةٌ ۞ خَافِضَةٌ رَّافِعَةٌ ۞ إِذَا رُجُّتِ الأَرْضُ رَجًا ۞ وَبُسِّتِ ۗ الْجِبَالُ بَسًا ۞ فَكَانَتْ هَبَاءً مُنْبِثًا ۞ ﴿

وفي آية أخرى يقول الحق سبحانه:

﴿إِذَا زُلْزِلَتِ الأَرْضُ زِلْزَالَهَا ۞ وَأَخْرَجَتِ الأَرْضُ (٢) أَثْقَالَهَا ۞ وَقَالَ الإنسانُ مَا لَهَا ۞﴾

ومن العجيب أن الحيوان الأعجم يشعر بالزلزال قبل وقوعه ، بينما الإنسان السيد رغم علمه وتقدمه لم يصل إلى ما أعطاه الله للحيوان في هذا المجال .

ولذلك - في زلزال أغادير الشهير - وجدوا أن الحمير أخذت في النهيق وخرجت إلى الخلام أخبر هذه وخرجت إلى الخلام أخبر هذه الحيوانات بما سيقع من دمار وموت وخراب؟

كل هذا يُذكِّرنا أن الحق سبحانه سخر لنا هذا الكون بقدرته وإرادته ، ولو أراد أن يهلكنا بعذاب من عنده ، فما أيسر هذا عليه سبحانه ، ولكن رحمته هي التي تجعله يمهلنا ويسامحنا ويعفو عنا رغم المعاصي والذنوب مع أنه قادر علينا .

٠٤٠ اديتيا

<sup>(</sup>١) بسَّه : فَنَّه وجعله أجزاء دقيقة . أي : أن الجبال فننت تفتيتًا شديدًا .

<sup>(</sup>٢) قبال ابن كثير في تفسيره (٤/ ٥٣٩): " يعنى : ألقت منا فينها من المنوتى . قاله غير واحد من السلف.

وقد افتتح الحق سبحانه سورة الحج بقوله تعالى :

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبُّكُمْ إِنَّ زَلْزَلَةَ السَّاعَةِ شَيْءٌ عَظِيمٌ ١٠٠ ﴾

وقال قبلها في سورة الأنبياء :

﴿ وَاقْتُونَ الْوَعْدُ الْحَقُّ فَإِذَا هِيَ شَاخِصَةٌ أَبْصَارُ الَّذِينَ كَفَرُوا يَا وَيُلْنَا قَدْ كُنَّا فِي غَفْلَة مَنْ هَذَا بَلْ كُنَّا ظَالِمِينَ ﴿ ① ﴾

فجاء بذكر هذا الوعد الحق ، وهو قيام الساعة ، وما يصاحبها من أهوال . وقلنا: إن الزلزلة هي تحرُّك الأشياء حركة تخلخلها عن أمكنتها ، والزلازل التي نراها في الدنيا تعطينا صورة مصغرة عما يمكن أن يحدث في الكون .

فالأرض تكون مستقرة ، والقيامة لم تقم بعد ، ثم تهتز الأرض فجأة فتبتلع قرى بأكملها وتدمر مدناً عن آخرها ، فهذا معناه أن الحق سبحانه وتعالى يرينا صورة من قدرته على زلزلة الأشياء الثابتة .

كما أن البراكين وما تقذف به من حمم قادمة من باطن الأرض تعطينا صورة مصغرة لقول الله تعالى :

﴿إِذَا زُلَّزِلَتِ الأَرْضُ زِلْزَالَهَا ۞ وَأَخْرَجَتِ الأَرْضُ أَثَّقَالُهَا ۞﴾ [الزلزلة]

فنرى أشياء عجيبة تخرج من باطن الأرض من معادن وصخور وغير ذلك لما خلقه الله في باطن الأرض من نعم .

وقد لفتنا الحق سبحانه إلى انتظام الكون ، فيقول تعالى :

﴿ أَفَلَمْ يَنظُرُوا إِلَى السَّمَاءِ فَوقَهُمْ كَيْفَ بَنْيَنَاهَا وَزَيِّنَاهَا وَمَا لَهَا مِن فُرُوجِ ١٠ وَالأَرْضَ مَدَدْنَاهَا وَأَلْقَيْنَا فِيهَا رَوَاسِي وَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِن كُلِّ زَوْج بَهِيج ٧ تَبْصِرة وَالأَرْضَ مَدَدُنَاهَا وَأَلْقَيْنَا فِيهَا رَوَاسِي وَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِن كُلِّ زَوْج بَهِيج ٧ تَبْصِرة وَالأَرْضَ مَدُدُنَاهَا وَأَلْقَيْنَا فِيهَا رَوَاسِي وَأَنْبَتْنَا فِيهِا مِن كُلِّ زَوْج بَهِيج ٢ تَبْصِرة وَدَكُرَى لِكُلِّ عَبْد مُنيب (١٠) وَنَزَلْنَا مِن السَّمَاءِ مَاءُ مُبَارَكًا فَأَنْبَتْنَا بِهِ جَنَّاتٍ وَحَبُ

- 751

الْحَصِيدِ ۞ وَالنَّخْلَ بَاسِقَاتٍ (١) لَهَا طَلْعٌ (١) نُضِيدٌ ۞ رِزْقًا لِلْعِبَادِ وَأَحْيَيْنَا بِهِ بَلْدَةً مَيْنًا كَذَلِكَ الْخُرُوجُ ۞

وفى لحظة من اللحظات يأمر الحق سبحانه كونه فيختل نظامه ، فترى الأرض المستقرة وقد تزلزلت ، فهو سبحانه الذى يملكها ، فيجعلها تضطرب ويُحدث في موقع منها زلزالا ، فتندثر المهاني التي عليه حتى تفهم أن الدنيا ليست محكومة حكماً آلياً ، بل محكومة بالأسباب ، وزمامها ما زال في قيومية المسبب.

وهذا لَفُتٌ من الله لنا يوضح : لقد صنعتُ هذه القوانين بقدرتي ، ولن تخرج هذه القوانين عن طلاقة قدرتي .

ويقول الحق سبحانه:

﴿ وَأَلْقَىٰ فِي الأَرْضِ رَوَاسِي أَن تَمِيدَ بِكُمُّ ١٠٠٠ ﴾

هذه الرواسي لتشبيت الأرض ، وإلا فلو أن الأرض مخلوقة على هيئة الثبات ، هل كانت تحتاج إلى مثبتات ؟

ولكن لا بُدّ أنها متحركة ومُعرَضة للاضطراب ، فخلق لها الله هذه المثقلات ، فهي مثبتة في الأرض مثل الوتد ، حتى لا تضطرب .

والحق سبحانه يقول عن الأرض والجبال:

﴿ أَلَمْ نَجْعُلِ الأَرْضَ مِهَادًا ۞ وَالْجِبَالَ أَوْتَادًا ۞ ﴾

خادینا

 <sup>(</sup>١) بسقت النخلة بسوقاً: طالت. قال تعالى : ﴿ وَالنَّخْلُ بَاسِقَاتٍ لَهَا طَلْعٌ نُضِيدٌ ۞ ﴾ إق أى : طويلات عاليات. ﴿ القاموس القويم ١/ ٦٧ ﴾.

 <sup>(</sup>۲)نضد الشيء: جعل بعضه فوق بعض ، أو بجانب بعض في نظام فهو منضود ونضيد أي: مرصوص بنظام. (القاموس القويم ۲/ ۲۷۱).

معنى ذلك أن الجبال لها صلة بتثبيت الأرض ، فلو أن الأرض مخلوقة على هيئة الثبوت والاستقرار ، فلماذا كانت تميد أو تضطرب؟

معنى ذلك أنها عُرْضة للحركة والاضطراب ، ولذلك خلقنا الجبال الرواسى ، وقد وقف العلماء عند كلمة «أوتاد» ليقولوا: إنها مُثبّتات ، لكن التشبيه هنا لا يعطى أنها مُثبّتات فقط ، لماذا؟

لأن الوتد ، معروف لكل إنسان عاش بين من استقبلوا القرآن أولاً ، فبيوتهم كانت من الشّعر ، والأوتاد أدوات تثبيت لهذه البيوت ، فلو لم تثبت الخيام بالأوتاد ، فإن العُمد لا تكفى للتثبيت.

أما الأوتاد فإنها تختلف ، ففي النواحي أقوى ، والتبي في الجوانب تكون أقلَّ في القوة ؛ ولذلك نرى جبالاً عالية ، وجبالاً أقلَّ علواً ، وهكذا.

وقد شاء الحق سبحانه أن يخلق في الأرض الرواسي ، لتجعلها تبدو ثابتة غير مُقلقة ، والراسي هو الذي يثبت ، ولو كانت الأرض مخلوقة على هيئة الاستقرار لما خَلَق الله الجبال ، ولكنه خلق الأرض على هيئة الحركة ، ومنع أن تميد بخَلق الجبال ليجعل الجبال رواسي للأرض.

ولذلك امتن الحق سبحانه على عباده بجعل الأرض مستقرة بالجبال ، فقال تعالى: ﴿أَمَّن جَعَلَ الأَرْضَ قَرَارًا (٢٠) ﴿ السمل ﴿ ، فقد خلق الله الأرض على هيئة مريحة تصلح لأن يستقر عليها الإنسان.

ويقول في آية أخرى: ﴿ اللَّهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ قَرَارًا ۞ ﴾ ﴿ غافر ﴾ ويقول في آية أخرى: ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَمُ لَكُمُ الأَرْضَ قَرَارًا ۞ ﴾

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبُّكُمْ إِنَّ زَلْزَلَةَ السَّاعَةِ شَيءٌ عَظِيمٌ ۞

727

قالخطاب هنا عامٌ للناس جميعاً ، يريد أنَّ يلفتهم إلى قوة الإيمان ، وتقوى الله ، بأنْ يجعلوا بينهم وبين أمْر الله بزلزلة الساعة وقاية ، فتقيك العذاب الذي لا طاقة لك به.

والزلزلة: هى الحركة العنيفة الشديدة ، كما لو أردت أن تخلع وتدا من الأرض ، فعليك أولا أن تهزه وتُخلخك من مكانه ، حتى تجعل له مجالاً فى الأرض يخرج منه ، إنما لو حاولت جَذبه بداية فسوف تجد مجهوداً ومشقة فى خَلْعه ، وكذلك يفعل الطبيب فى خَلْع الضرس.

فمعنى الزلزلة: الحركة الشديدة التي تزيل الأشياء عن أماكنها .

والحق سبحانه وتعالى تكلم عن هذه الحركة كثيراً ، فقال: ﴿إِذَا رُجَّــتِ الْأَرْضُ رَجًّا ۚ ﴾ وَبُستِ الْجِبَالُ بَسًا ۞ فَكَانَتْ هَبَاءً مُنْبَقًا ۞ ﴾ [الواقعة إ

وقال تبارك وتعالى:

﴿إِذَا زُلْزِلَتِ الأَرْضُ زِلْزَالَهَا ۞ وَأَخْرَجَتِ الأَرْضُ أَثْقَالَهَا ۞ وَقَالَ الإِنسَانُ مَا لَهُ الْ

فالزلزال هنا ليس زلزالاً كالذي نراه من هزات أرضية تهدم بعض البيوت ، أو حتى تبتلع بعض القرى ، فهذه مجرد آيات كونية تثبت صدئق البلاغ عن الله وتُنبِّهك إلى الزلزال الكبير في الآخرة ، إنه صورة مصغرة لما سيحدث في الآخرة ، والما الكبير في الدنيا ، فإن السيادة هبة لنا من الله.

فليس هذا زلزالاً عاماً ، إنما هو زلزال مخصوص منسوب إلى الأرض بوحي من الله ، وبأمر منه سبحانه أن تتزلزل.

لذلك وُصِف هذا الزلزال بأنه شيء عظيم: ﴿إِنَّ زَلْزَلَةَ السَّاعَةِ شَيءٌ عَظِيمٌ

وإذا كان الحق سبحانه قد قال في سورة الأنبياء:

﴿ وَاقْتَرَبَ الْوَعُدُ اللَّحَقُّ ٢٠٠٠ ﴾ ﴿ وَاقْتَرَبَ الْوَعُدُ اللَّحَقُّ ٢٠٠٠ ﴾

فلا بُدَّ أَنَّ يعطينا هنا صورة لهذا الوعد ، ونُبذة عما سيحدث فيه ، وصورة مُصغِرة تدلُّ على قدرته تعالى على زلزال الآخرة ، وأن الأرض ليس لها قوام بذاتها ، إنما قوامها بأمر الله وقدرته ، فإذا أراد لها أنْ تزول زالتْ.

فإذا أراد الله زوال الأرض وانتهاء الكون وتحقُّق زلزلة الساعة نسف الله سبحانه الجبال نسفاً ؛ لذلك قال تعالى: ﴿وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الْجِبَالِ فَقُلْ يَسِفُهَا رَبِي سَعْدًا وَالله وَالله الله وَالله وَلّه وَالله وَلّه وَا لَا لَا له وَالله وَالله وَلّه وَالله وَلّه وَالله وَلّه وَالله وَلّه وَلّا له وَ

أى: نُفتتها ونذروها في الهواء ، وقد يتصوَّر البعض أن الجبال تُهدُّ وتتحول الى كتل صخرية ، كما نُفجِّر نحن الصخور الآن إلى قطع كبيرة ؛ لذلك أكد على النَّسْف ، وأن الجبال ستكون ذرات تتطاير.

لذلك قال في آية آخرى: ﴿ وَتَكُونُ الْجِبَالُ كَالْعِهْنِ الْمَنفُوشِ ۞ ﴿ القارعة ﴿ النَّالِ اللَّهُ الْمُنفُوشِ ۞ ﴾ [القارعة ﴿ أَي: كالصوف المندوف.

وفي آية أخرى يقول تعالى :

﴿ وَيَوْمَ نُسَيِّرُ الْجِبَالَ وَتَرَى الأَرْضَ بَارِزَةً وَحَشَرْنَاهُمْ فَلَمْ نُغَادِرْ مِنْهُمْ أَحَدًا ﴿ ١ ﴾ ﴿ وَيَوْمَ نُسَيِّرُ الْجِبَالَ وَتَرَى الأَرْضَ بَارِزَةً وَحَشَرْنَاهُمْ فَلَمْ نُغَادِرْ مِنْهُمْ أَحَدًا

أى: اذكر جيداً يوم نُسيِّر الجبال وتنتهى هذه الدنيا ، واعمل الباقيات

- 710-

الصالحات لأننا سنسيِّر الجبال التي تراها ثابتة راسخة تتوارث الأجيال حجمها وجرَّمها ، وقُوَّتها وصلابتها ، وهي باقية على حالها.

ومعنى تسيير الجبال: إزالتها عن أماكنها ، كما قال فى آية أخرى: ﴿وَسُيِّرَتُ الْجِبَالُ فَكَانَتُ سُرَابًا ۞ ﴾ [التبأل ، وقال فى آية أخرى: ﴿وَإِذَا الْجِبَالُ سُيِّرَتُ ۞ [التكوير] ، وقال: ﴿وَإِذَا الْجِبَالُ نُسِفَتُ ۞ ﴾

ونلحظ أن الحق سبحانه ذكر أقوى مظهر ثابت في الحياة الدنيا ، وإلا ففي الأرض أشياء أخرى قوية وثابتة كالعمائر ناطحات السحاب ، والشجر الكبير الضخم المعمر وغيرها كثير ، فإذا كان الحق سبحانه سينسف هذه الجبال ويزيلها عن أماكنها ، فغيرها مما على وجه الأرض زائل من باب أولكي.

والحق تعالى يقول في سورة النازعات: ﴿ يَوْمُ تَرْجُفُ الرَّاجِفَةُ ۞ تَتْبَعُهَا الرَّاجِفَةُ ۞ تَتْبَعُهَا الرَّادِفَةُ ۞ قُلُوبٌ يَوْمُئِذُ وَاجِفَةٌ ۞﴾ النازعات إلى النازعات النازعات

فهناك حال يحدث في الكون ، وحال آخر يظهر بانفعال الإنسان يوم القيامة فيه . . أما الذي يظهر في الكون فهو المؤثر الأول ، لما حدث انفعل الإنسان له ، فحدث ما حدث.

إذن : ظاهرات ظهرت في الكون الانقلابي هذا ﴿ يَوْمُ تَرْجُفُ الرَّاجِفَةُ آَ تَتْبَعُهَا الرَّادِفَةُ ٧﴾ النازعات اهذا ما حدث ، ما الذي يحدث بعد ذلك في النفس الإنسانية أو النفس الكافرة؟

﴿ قُلُوبٌ يَوْمَنِدْ وَاجِفَةٌ ﴿ أَبْصَارُهَا خَاشِعَةٌ ۞ ﴾

والراجفة هى الأرض ، يحدث لها الاهتزاز الذى يَقُلب كيانها. ﴿تَتْبَعُهَا الرَّادِفَةُ هِى الأرض ، يحدث لها الاهتزاز الذى يَقُلب كيانها. ﴿تَتُبعُهَا الرَّادِفَةُ ﴿ النَّارِعَاتُ } والتي أردفت بها السماء ؛ لأن السماء خُلِقَت بعد الأرض.. لكن هل الأرض راجفة؟ أو مرجوفة؟

مدا دبئنا

الأرض ليست راجفة ، هناك شيء رجفها ، الأرض سرجوفة مضطربة ، وهذا أسلوب العرب قبل نزول القرآن كانوا يأتون به ، شيء يسمونه «المجازات» مثلما يقولون ﴿عيشة راضية ( ) ﴾

هل العيشة هي الراضية؟ أم مرضي عنها؟ العيشة مرضي عنها ، ولكن بلغ من رضاك عنها أن رضاك عنها وحبك لها ليس من جانب واحد ، ولكن تعدي الرضا منك إلى أنها أصبحت راضية ومتعلقة بك ؛ لأن الحب أعنف ما يكون حيثما يكون من جانب واحد.

أنت تحب شيئاً وهو لا يحبك ، أما حين تكون تحب شيئاً وهو يحبك يكون الامنزاج تاماً ، فكأن الحق سبحانه حينما يقول ﴿عِيشة رَاضِية (٣) ﴾ الحاقة معناها أنه بلغ من رضاك عن العيشة أن نفس العيشة راضية عنك وتحبك ، ومنسجمة معك ومتجاذبة ، فلا مظن أنها تفلت منك ؛ لأنها راضية ومُحبة ، لكن عندما تكون أنت مُحباً وغير محبوب ، هذا هو الشقاء.

إذن: فبلغ من هَوْل الموقف أن الأرض رجفتُها قدرة الله ، إلى أنْ أصبحت هي فراتها راجفة ، فكأن الله أمدها بقوة ترجف هي ذاتياً ، هي سرجوفة في الواقع ، ولكنها راجفة.

﴿ يَوْمَ تُرْجُفُ الرَّاجِفَةُ ۞ تَتْبَعُهَا الرَّادِفَةُ ۞ ﴾

الأرض يحصل فيها ما يحصل ، والسماء يحدث فيها ما يحدث ، فإذا حدث هذا في الكون علم الناس جميعاً الذين كانوا ينكرون أن الأمر جِدُّ ، أن الدنيا ستبقى ومن عليها هم الذين يذهبون وغيرهم يجيئون.

فإذا جاءت بوادر ما كانوا يُكذِّبون به ، ماذا يحدث لهم؟ يُعرض عليهم

- YEV

شريط أعمالهم ومواقفهم العَقَدية والسلوكية ، فما كانوا يُكذِّبون به بدأت بوادره تظهر .

# لذلك قال تعالى : ﴿ قُلُوبٌ يَوْمَئِذُ وَاجِفَةٌ ۞ ﴾

فقلوبهم مضطربة ، فنزعة ، قلقة ، لأنها رأت بوادر ما كانوا يُكذّبون فاستحضرت النفوس أعمالها ، ووجدت نفسها على خلاف المنهج الذي كان يجب أن يكون .

إذن : فلا بُدَّ أن ننتظر مصيراً مؤلماً كالذي بشَّرَتُ به الرسل أصحاب هذه المناهج ، وتصبح المسألة حقاً واقعاً.

# وبعد ذلك قال: ﴿ أَبْصَارُهَا خَاشِعَةٌ ١٠ ﴾

فالعين هي المنفذ الذي تستطيع أن تدرك به كل حقيقة النفس الإنسانية ، فتستطيع من نظرة العين أن تعرف ، أهي نظرة مُحبٍ أم نظرة مُبغض؟ وتستطيع من نظرة العين أن تعرف ، أهي نظرة إعجاب أم نظرة احتقار وتهكمُّم؟

وتستطيع أن تعرف من نظرة العين كل ما يمكن أن تُكِنّه النفس الإنسانية ، ولذلك الحق سبحانه يقول: ﴿ يُعْلَمُ خَائِنَةَ الْأَعْيُنِ ٢٠٠٠) ﴿ إَعْافُوا ﴿ وَلَذَلَكَ الْحَقِ سبحانه يقول: ﴿ يُعْلَمُ خَائِنَةَ الْأَعْيُنِ ٢٠٠٠) ﴾

إذن : فالعين هي المنفذ ، حتى الأطباء عندما يحبون أن يعرفوا سلامة شرايين الإنسان من عدمها ينظرون إلى شرايين العين ، وهي أصدق وسيلة.

إذن: فالقلوب واجفة نعرفها من ﴿أَبْصَارُهَا خَاشِعَةٌ ۞ ﴿ النازعات ﴿ ذَلِيلَة مَنْكُرة ، فَالعَين هي منكسرة متواضعة بعد أن كانت أبصاراً متوقحة ، مستهزئة ، مُنكرة . فالعين هي التي أفشت السر ، ونلاحظ هنا أن القرآن لم يقُل : أبصارهم خاشعة ، بل نسب الأبصار إلى القلوب ، فقال : ﴿ أَبْصَارُهَا خَاشِعَةٌ ۞ ﴾ 

[النازعات الله القلوب ، فقال : ﴿ أَبْصَارُهَا خَاشِعَةٌ ۞ ﴾

- Y £ A ---

هذا يعطينا لفتة أسلوبية جديدة أيضاً ، وهو أن القلوب حين تضطرب ، وحين ترجف ، وحين تقلق يسرى القلق فيها إلى كل جزء من أجزاء النفس.

فكأن القلب ليس هو الواجف ، بل أصبح كلُّ الجسم واجفاً ، فأصبح اضطراب القلوب السِّمة للأنفس والأجساد كلها ، فقال: ﴿أَبْصَارُهُا خَاشِعَةُ الصَطراب القلوب السِّمة للأنفس والأجساد كلها ، فقال: ﴿أَبْصَارُهُا خَاشِعَةُ الصَطرابهم وقلقهم ، كل ذاتهم أصبحت مضطربة.

ومن هذا الاضطراب المرجف للقلوب ، المذل للأبصار ، يتبدى هول وعظم هذه الزلزلة الشديدة ، فيقول الحق سبحانه: ﴿ يَوْمَ تَرَوْنَهَا تَذْهَلُ كُلُّ مُرْضِعَة عَمَا أَرْضَعَتْ وَتَضَعُ كُلُّ مُرَاتِ حَمْلُ حَمْلُهَا وَتَرَى النَّاسَ سُكَارَى وَمَا هُم بِسُكَارَى وَلَكِنُ النَّاسَ سُكَارَى وَمَا هُم بِسُكَارَى وَلَكِنُ عَذَابِ الله شديد (٢) ﴾

فالذهول: هو انصراف جارحة عن مهمتها الحقيقية لهول رأته ، فتنشغل بما رأته عن تأدية وظيفتها ، كما يذهل الخادم حين يرى شخصاً مهيباً أو عظيماً ، فيسقط ما بيده مثلاً.

فالذهول \_ إذن \_ سلوك لا إرادي قد يكون ذهولاً عن شيء تفرضه العاطفة أو عن شيء تفرضه الغريزة.

العاطفة كالأم التي تذهل عن ولدها ، وعاطفة الأمومة تتناسب مع حاجة الولد ، ففي مرحلة الحمل مثلاً تجد الأم تحتاط في مشيتها وفي حركاتها خَوْفاً على على الجنين في بطنها ، وهذه العاطفة من الله جعلها في قلب الأم للحفاظ على الوليد ، وإلا تعرف لما يؤذيه أو يُودي بحياته.

لذلك ، لما سألوا المرأة العربية عن أحبِّ أبنائها ، قالت: الصغير حتى يكبر ، والغائب حتى يعود ، والمريض حتى يُشْفَى.

خالادیشا

فحسب الحاجة يعطى الله العاطفة ، فالحامل عاطفتها نحو ولدها قوية ، وهى كذلك فى مرحلة الرضاعة ، فانظر إلى المرضعة ، وكيف تذهل عن رضيعها وتنصرف عنه ، وأي هول هذا الذى يشغلها ويعطل عندها عاطفة الأمومة والحنان ، وتُعطِّل حتى الغريزة.

وقد أعطانا القرآن صورة أخرى في قوله تعالى:

﴿ يَوْمُ يَفِرُ الْمَرْءُ مِنْ أَخِيهِ ١٠٠ وَأُمِّهِ وَأَبِيهِ ١٠٠ وَصَاحِبتِهِ وَبَنِيهِ ١٠٠٠ ﴿ عبس

ومن عظمة الأسلوب القرآنى أن يذكر هنا الأخ قبل الأب والأم ، قالوا؛ لأن الوالدين قد يُوجَدان في وقت لا يرى أنهما في حاجة إليه ، ولا هو في حاجة إليهما لأنه كبر ، أما الأخ ففيه طمع المعونة والمساعدة.

ولكن الحال أن كلَّ شخص مشغول بحاله ، ذاهل عن أقرب الناس إليه. لذلك يقول الحق سبحانه:

﴿ فَإِذَا نُفِحَ فِي الصُّورِ فَلا أَنسَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَئِدُ وَلا يَتَسَاءَلُونَ (١٠٠٠) ﴾ [المؤمنون] ففي هذا اليوم بالذات ، لاينفع أحد أحداً ، فالنسب موجود لكن دون نفع ، فالنفع من أمور الدنيا أن يُوجد قوى وضعيف ، فالقوى يُعين الضعيف ، ويفيض عليه ، أما في هذا الموقف فالكل ضعيف .

لذلك ، حينما حدَّث رسول الله عَنِينَ أننا سنُحشر يوم القيامة حُفاة عُراة تعجبتُ السيدة عائشة واستحيتُ من هذا الموقف ، فأخبرها رسول الله أن الأمر ليس كذلك ، فهذا موقف ينشغل كُلُّ بنفسه ، والحال أصعب من أن ينظر أحدٌ لأحد(١).

ماديتا

<sup>(</sup>١) عن عائشة قالت: قال النبي عَنْ : "يبعث الله الناس يوم القيامة حفاة عراة غرلًا. فقالت عائشة=

### وقوله تعالى: ﴿ يَوْمُ تَرَوْنُهَا تَذْهَلُ كُلُّ مُرْضِعَة ﴿ ﴾

والمرضعة تأتى بفتح الضاد وكسرها: مُرضَعة بالفتح هي التي من شأنها أنْ ترضع وصالحة لهذه العملية ، أما مُرضِعة بالكسر فهى التي تُرضع فعلاً ، وتضع الآن ثديها في فم ولدها ، فهى مُرضِعة. فانظر إذن إلى مدى الذهول والانشغال في مثل هذه الحالة.

بعد أن تكلَّم سبحانه عن المرضع رقَّى المسألة إلى الحامل ، ومعلوم أن الاستمساك بالحمل غريزة قوية لدى الأم حتى في تكوينها الجسماني ، فالرحم بمجرد أن تصل إليه البويضة المخصبة ينغلق عليها.

فإذا جاء وقت الميلاد انفتح له بقدرة الله ، فهذه إذن مسألة غريزية فوق قدرة الأم ودون إرادتها. إذن: وضع هذا الحمل دليل هول كبير ، وأمر عظيم يحدث.

وثالث آثار هذه الزلزلة العظيمة ، هو قوله تعالى: ﴿وَتُرَى النَّاسَ سُكَارَىٰ وَمَا هُم بِسُكَارَىٰ وَلَكنَ عَذَابَ اللَّهِ شَدِيدٌ ٢٠ ﴾

فتراهم سكارى ، أى: يتمايلون مضطربين ، مثل السكارى حين تلعب بهم الخمر ، وتُميلهم يميناً وشمالاً ، وتُلقى بهم على الأرض ، وكلما زاد سُكُرهم وخروجهم عن طبيعتهم كان النوع شديداً.

وهكذا سيكون الحال في موقف القيامة ، لا من سُكْر ، ولكن صن خوف وهَوْل وفزع.

هـ ذا ديننــا

 <sup>=:</sup> بارسول الله ، فكيف بالعورات؟ قال: لكل امرىء منهم يومئذ شأن يُغنيه". أخرجه أحمد في مسنده
 (٩٠/٦) والنسائي في سننه (٤/ ١١٤) والحاكم في مستدركه (٤/ ٢٥٥) وقال: صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه.

لكن ، من أين يأتي اضطراب الحركة هذا؟

قالوا: لأن الله تعالى خلق الجوارح ، وخلق فى كل جارحة غريزة الانضباط والتوازن ، وعلماء التشريح يُحدِّدون فى الجسم أعضاء ومناطق معينة مسئولة عن حفظ التوازن للجسم ، فإذا ما تأثرت هذه الغدد والأعضاء يشعر الإنسان بالدَّوار ، ويفقد توازنه ، كأن تنظر من مكان مرتفع ، أو تسافر فى البحر مثلاً.

فهـذا الاضطراب لا من سُكْر ، ولكن من هَوْل ما يرونه ، فيُحـدِث لديهم تغييراً في الغُدَد والخلايا المسئولة عن التوازن ، فيتمايلون كمن اغتالته الخمر.

كل هذا وهُم لم يروا العذاب بعد ، إنها مجرد قيام الساعة وأهوالها أفقدتهم توازنهم ؛ لأن الذي يصدق في أن القيامة تقوم بهذه الصورة يصدق في أن بعدها عذاباً في جهنم.

إذن: انتهت المسألة وما كنا نُكذَّب به ، ها هو ماثل أمام أعيننا.

ولكن متى الساعة؟

۲۰۲ هـ دا دینیا

 <sup>(</sup>١)قال الزجاج: يسألونك عن أمر القيامة كأنك قرح بسؤالهم. وقال الفراء: قيه تقديم وتأخير ، معناه:
يسألونك عنها كأنك حفى بها. قال: ويقال في التفسيس: كأنك حفى عنها كأنك عالم بها إلسان
العرب مادة: حفى إ.

فَعِلْم الساعة عند الله ، لا يُبينها عند وقتها إلا هو سبحانه وتعالى ، فلا يعرف ميعاد الساعة إلا ربنا ، فلا يعرفه من هم في السماوات ، وكذلك من هم في الأرض ، وكل من على الأرض خائف مما سوف يحدث لحظة قيام الساعة.

ويخبرنا رسول الله عصلي بالحالة التي تأتى عليها ، فيقول: "إن الساعة تهيج بالناس ، والرجل يصلح حوضه ، والرجل يسقى ماشيته ، والرجل يقيم سلعته في السوق ، والرجل يخفض ميزانه ويرفعه".

ومِثْل هذه الـتوقعـات تخيف. . فالواقع في هذا اليوم يكون فـوق احتـمال البشر وهو يأتي بغتة ، أي: يجيء من غير استعداد نفسي ً لاستقباله.

ولكن وطِّن نفسك على أن الساعة آتية لا محالة ، وهذا مصداق قوله تعالى: ﴿إِنَّ السَّاعَةَ آتِيَةٌ أَكَادُ أُخْفِيهَا لِتُجْزَىٰ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا تَسْعَىٰ ۞﴾ اطها

والساعـة هنا هي عمر الكون كله ، أما أعـمار المكين في الكون فمتـفاوتة ، كُلُّ حَسَّبِ أجله ، فمَنْ مات فقد قامت قيامته ، وانتهت المسألة بالنسبة له.

إذن : نقول: الساعة نوعان:

ـ ساعة لكل مِنًّا ، وهي عمره وأجله الذي لا يعلم متى سيكون.

\_ وساعة للكون كله ، وهي القيامة الكبرى.

فقُوله تعالى: ﴿إِنَّ السَّاعَةُ آتِيَةٌ ۞ ﴾ إطه إ. أى : اجعل ذلك في بالك دائماً ، وما دام الموت سينقلك إليها سريعاً ، فإياك أنْ تقول : سأموت قريباً ، أما القيامة فبعد آلاف أو ملايين السنين ، لأن الزمن مُلْغيُ بعد الموت ، كيف؟

الزمن لا يضبطه إلا الحدث ، فإن انعدم الحدث فقد انعدم الزمن ، كما يحدث لنا في النوم ، وهل تستطيع أن تُحدّد الوقت الذي ثمّته؟

- YOY -

لذلك قال الحق سبحانه وتعالى: ﴿ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرَوْنُهَا لَمْ يَلْبُثُوا إِلاَّ عَشِيَّةً أُوَّ ضُحَاهًا (13)﴾

والعبد (١) الذي أماته الله مائة عام لما بعثه قال: يوماً أو بعض يوم ، وكذلك قال أهل الكهف بعد ثلاثمائة سنة وتسع سنوات؛ لأن يوماً أو بعض يوم هي أقصى ما يمكن تصوره للنائم حين ينام ؛ لذلك نقول: «من مات فقد قامت قامته» (٢).

ومن حكمته سبحانه أن أخفى الساعة ، أخفاها للفرد ، وأخفاها للجميع ، وربما لو عرف الإنسان ساعته لقال: أفعل ما أريد ، ثم أتوب قبل الموت ؛ لذلك أخفاها الحق - تبارك وتعالى - لنكون على حذر أن نَلْقى الله على حال المعصية.

وكذلك أخفى الساعة الكبرى ، حتى لا تأخذ ما ليس لك من خَلق الله ، وتنتفع به ظُلْماً وعدواناً ، وتعلم أنك إنْ سرقت سترجع إلى الله فيحاسبك ، فما دُمْت سترجع إلى الله فاستقم وعدلً من سلوكك.

ولذلك كان يوم الحساب ، يوم القيامة ، يوم الدين نعمة من نعم الله عزوجل؛ لذلك قال الحق سبحانه في سورة الفاتحة: ﴿ الْعَمْدُ لِلَهِ رَبِ الْعَالَمِينَ ٢٠ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ٢٠ مَالِكِ يَوْمِ الدِينِ ٢٠ ﴾

٢٥٤ حَـذَا دِينَـا

<sup>(</sup>١) هو عزير عليه السلام. قبال تعالى في حقه: ﴿ أَوْ كَالَّذِي مَرَّ عَلَىٰ قَرْيَة وهي خَاوِيَةٌ عَلَىٰ عُرُوشِها قَالَ أَنَّىٰ يُحيي هذه الله بعد موتها فأماته الله مالة عام ثمّ بعثه قال كم لَبِثْتَ قَالَ لَبِثْتُ يَوْما أَوْ بَعْضَ يَوْمِ

 <sup>(</sup>۲) ذكره العجلونى فى كشف الحقاء (حديث رقم ٢٦١٨) عن أنس بن مالك بيك و تمامه: «أكثروا ذكر الموت الموت ، فإنكم إن ذكرتموه فى غنى كدره عليكم ، وإن ذكرتموه فى ضبق وسعم عليكم ، الموت القيامة ».

فإذا كانت كل نعم الله تستحق الحمد ، فإن «مالك يوم الدين» تستحق الحمد الكبير؛ لأنه لو لم يوجد يوم للحساب ، لنجا الذين ملأوا الدنيا شروراً ، دون أنْ يُجازوا على ما فعلوا ، ولكان الذين التزموا بالتكليف والعبادة وحرموا أنفسهم من مُتَع دنيوية كثيرة إرضاءً لله قد شَقُوا في الحياة الدنيا.

ولكن لأن الله - تبارك وتعالى - هو مالك يوم الدين أعطى الاتزان للوجود كله ، هذه الملكية ليوم الدين هي التي حمّت الضعيف والمظلوم ، وأبقت الحق في كون الله.

إن الذي منع الدنيا أنْ تتحول إلى غابة يفتك فيها القوى بالضعيف ، والظالم بالمظلوم هو أن هناك آخرة وحساباً ، وأن الله سبحانه وتعالى هو الذي سيحاسب خَلْقه.

والإنسان المستقيم استقامته تنفع غيره ؛ لأنه يخشى الله ويعطى كل ذى حُقَّ حَقّه ، ويعفو ويسامح . إذن : كل مَنْ حوله قد استفاد من خلقه الكريم ، ومن وقوفه مع الحقّ والعدل.

أما الإنسان العاصى فيشقى به المجتمع ؛ لأنه لا أحد يسلَم من شرّه ، ولا أحد إلا يصيبه ظلمه ؛ ولذلك فإن «مالك يوم الدين» هى الميزان ، تعرف أنت أن الذى يُفسِد فى الأرض تنتظره الآخرة ، لن يفلت مهما كانت قوته ونفوذه ، فتطمئن اطمئناناً كاملاً إلى أن عَدْل الله سينال كل ظالم.

والله - تبارك وتعالى - وصف نفسه فى القرآن الكريم بأنه "مالك يوم الدين" ، ومالك الشيء هو المتصرف فيه وحده ، ليس هناك دَخْل لأيِّ فرد آخر.. فأنا أملك عباءتى ، وأملك متاعى ، وأملك منزلى ، وأنا المتصرف فى هذا كله أحكم فيه بما أراه.

400

فمالك يوم الدين .. معناها أن الله - سبحانه وتعالى - سيُصرِّف أمور العباد في ذلك اليوم بدون أسباب ، وأن كل شيء سيأتي من الله مباشرة ، دون أن يستطيع أحد أن يتدخّل ولو ظاهراً.

فهو سبحانه «مالك يوم الدين» ، وهو «ملك يوم الدين».

فإذا قيل «مالك يوم الدين» أي: الذي يملك هذا اليوم وحده يتصرف فيه كما يشاء.

وإذا قيل "ملك يوم الدين" فتصرف أعلى من المالك ؛ لأن المالك لا يتصرف إلا في مُلكه ، ولكن الملك يتصرف في مُلكه ومُلك غيره ، فيستطيع أنْ يُصدر قوانين بمصادرة أو تأميم ما يملكه غيره.

الذين قرأوا «مالك يوم الدين» أثبتوا لله سبحانه وتعالى أنه مالك هذا اليوم يتصرَّف فيه كما يشاء دون تدخُّل من أحد ولو ظاهراً.

والذين يقرأون "ملك يوم الدين " يقولون: إن الله سبحانه وتعالى في ذلك اليوم يقضى في أمر خُلقه حتى الذين ملكهم في الدنيا ظاهراً ، ونحن نقول عندما يأتي يوم القيامة: لا مالك ولا مُلك إلا لله.

الله ـ تبارك وتعالى ـ يريد أن يُطمئن عباده.. أنهم إذا كانوا قد ابتلوا بمالك أو ملك يطغى عليهم ، فيَوْم القيامة لا مالك ولا مُلك إلا لله جَلَّ جلاله.

ويوم الدين موجود في عِلْم الله سبحانه وتعالى ، بأحداثه كلها ، بجنته وناره ، وكل الخَلْق الذين سيُحاسبون فيه ، وعندما يريد أن يكون ذلك اليوم ويخرج من عِلْمه جَلَّ جلاله إلى علم خلقه ، سواء كانوا من الملائكة أو من البشر أو الجان يقول: كُنْ.

۸۵٦ - دینیا

فالله وحده هو خالق هذا اليوم ، وهو وحده الذى يحدد كل أبعاده ، واليوم نحن نُحدتُده ظاهراً بأنه أربع وعشرون ساعة ، ونحدده بأنه الليل والنهار ، ولكن الحقيقة أن الليل والنهار موجودان دائماً على الأرض.

والله - سبحانه وتعالى - يريد أن يُطمئن عباده ، أنهم إذا أصابهم ظلم في الدنيا ، فإن هناك يوماً لا ظلم فيه ، وهذا اليوم الأمر فيه لله وحده دون أسباب ، فكل إنسان لو لم يُدركه العدل والقصاص في الدنيا فإن الآخرة تنتظره.

والذى اتبع منهج الله ، وقيَّد حركته في الحياة يخبره الله سبحانه وتعالى أن هناك يوماً سيأخذ فيه أجره ، وعظمة الآخرة أنها تعطيك الجنة ، نعيم لايفوتك ، ولا تفوته.

فقوله سبحانه «مالك يوم الدين» يعطينا أن البداية من الله ، والنهاية إلى الله جَلَّ جلاله ، وبما أننا جميعاً سنلقى الله ، فللا بُدَّ أن نعمل لهذا اليوم ؛ ولذلك فإن المؤمن لا يفعل شيئاً في حياته إلا وفي باله الله ، وأنه سيحاسبه يوم القيامة ، أما غير المؤمن فيفعل ما يفعل ، وليس في باله الله.

وعن هؤلاء يقول الحق سبحانه:

﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا أَعْمَالُهُمْ كَسَرَابِ بِقِيعَة يَحْسَبُهُ الظَّمَّانُ مَاءً حَتَىٰ إِذَا جَاءَهُ لَمُ يَجِدُهُ شَيْنًا وَوَجَدَ اللَّهُ عِندَهُ فَوَقَاهُ حِسَابَهُ وَاللَّهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ ٢٠٠٠)

فهكذا مَنَ يفعل شيئاً وليس في باله الله ، فسيفاجاً يوم القيامة بأن الله -تبارك وتعالى - الذي لم يكُن في باله سوجوداً ، وأنه جَلَّ جلاله هو الذي سيحاسبه.

فقوله تعالى: ﴿ مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ ٢٠٠٠ ﴾

YOV

هو أساس الدين ؛ لأن الذي لا يؤمن بالآخرة يفعل ما يشاء ، فما دام يعتقد أنه ليس هناك آخرة ، وليس هناك حساب ، فمم يخاف؟ ومن أجل أن يُقيدً حركته في الحياة.

إن الدين كله بكُلِّ طاعاته وكلِّ منهجه قائم على أن هناك حساباً في الآخرة وأن هناك يوماً نقف فيه جميعاً أمام الله سبحانه وتعالى ؛ ليحاسب المخطىء ويثيب الطائع ، هذا هو الحكم في كل تصرُّفاتنا الإيمانية ، فلو لم يكُن هناك يوم نُحاسب فيه ، فلماذا نصلى ؟ ولماذا نصوم؟ ولماذا نتصدَّق؟

إن كل حركة من حركات منهج السماء قائمة على أساس ذلك اليوم الذى لن يُفلت منه أحد ، والذى يجب علينا جميعاً أن نستعد له ، إن الله سبحانه وتعالى سمّى هذا اليوم بالنسبة للمؤمنين يوم الفوز العظيم ، والذى يجعلنا نتحمل كل ما نكره ونجاهد في سبيل الله لنستشهد ، وننفق أموالنا لنعين الفقراء والمساكين.

كل هذا أساسه أن هناك يوماً سنقف فيه بين يدى الله ، والله ـ تبارك وتعالى ـ سماً ه يوم الدين ؛ لأنه اليوم الذى سيحاسب فيه كل إنسان على دينه ، عَمِل به أم ضيعه ، فَمَّن آمن واتبع الدين سيكافأ بالخلود فى الجنة ، ومَنْ أنكر الدين وأنكر منهج الله سيُجازى بالخلود فى النار.

ومن عَـدُل الله ـ سبحانه وتعالى ـ أن هناك يوماً للحساب ؛ لأن بعض الناس الذين ظلموا وبغوا في الأرض ربما يُفلتون من عقاب الدنيا ، هل هؤلاء الذين أفلتوا في الدنيا من العقاب هل يُفلتون من عَدُل الله؟

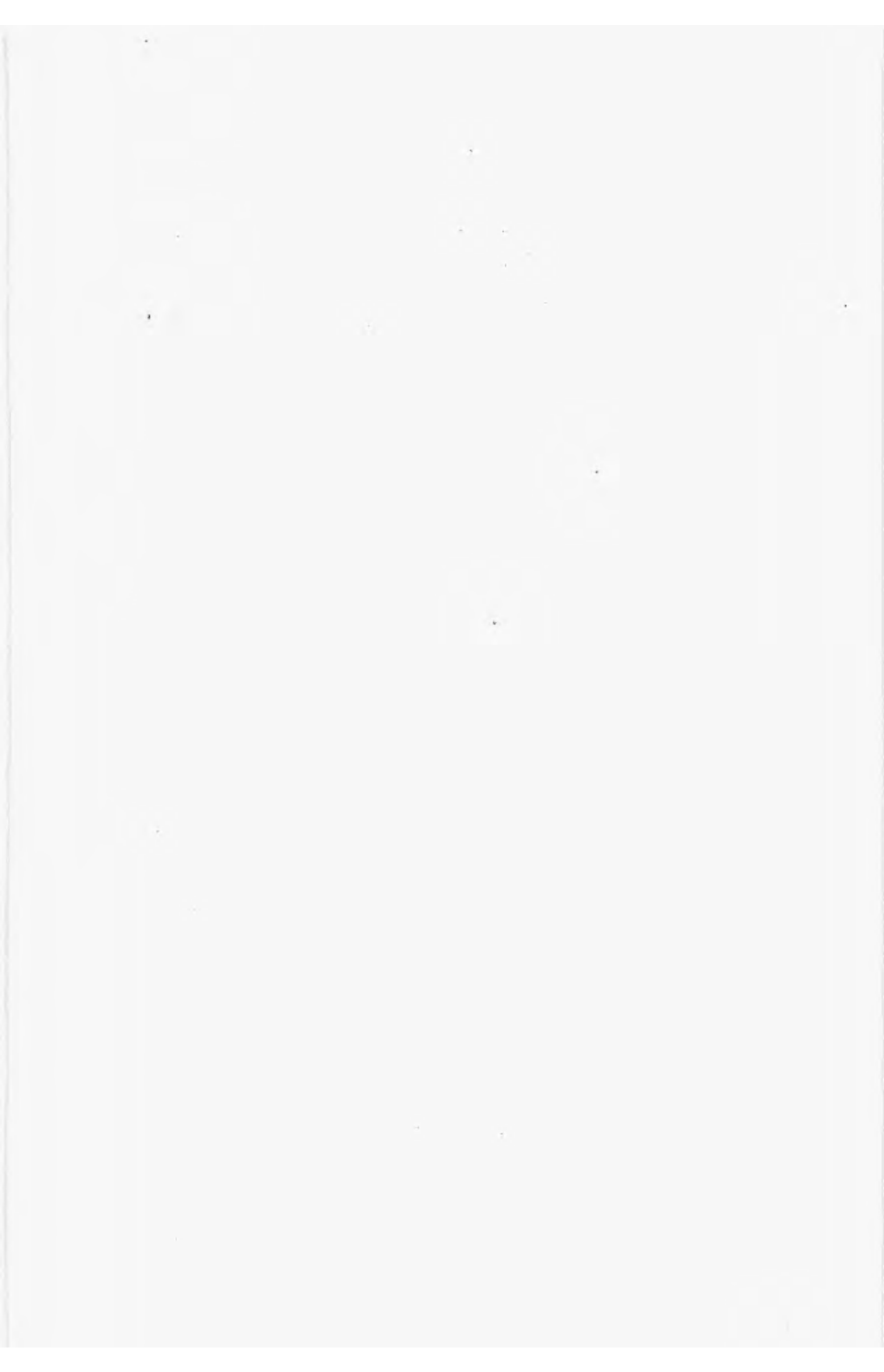
أبداً لن يُفلتوا ، بل إنهم انتقلوا من عقاب محدود إلى عقاب خالد ، وأفلتوا من العقاب بقدرة الله - تبارك وأفلتوا من العقاب بقدرة الله - تبارك مد ٢٥٨

وتعالى ـ في الآخرة ، ولذلك لابُدَّ من وجود يوم يعيد الميـزان ، فيعاقب فيه كل مَنْ أفسد في الأرض وأفلت من العقاب.

بل إن الله ـ سبحانه وتعالى ـ يجعل إنساناً يُفلت من عقاب الدنيا ، فلا تعتقد أن هذا خير له ، بل إنه شر له ؛ لأنه أفلت من عقاب محدود إلى عقاب أبدى .

والحمد الكبير لله ، بأنه «مالك يوم الدين» ، وهو وحده الذي سيقضى بين خَلْقه ، فالله \_ سبحانه وتعالى \_ يعامل خَلْقه جميعاً معاملة متساوية ، وأساس التقوى هو يوم الدين.

109



## ١٢ الخَلْق دليل على البَعْث

إن الدين كله بكل طاعاته وكل منهجه قائم على أن هناك حساباً في الآخرة.. وأن هناك يوماً نقف فيه جميعاً أمام الله سبحانه وتعالى.. ليحاسب المخطىء ، ويشيب الطائع.. هذا هو الحكم في كل تصرفاتنا الإيمانية ، فلو لم يكن هناك يوم نحاسب فيه.. فلماذا نصلى ؟ ولماذا نصوم ؟ ولماذا نتصدق ؟ يقول الحق سبحانه:

﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِنَ الْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِن تُرابِ ثُمَّ مِن نُطْفَة ثُمَّ مِنْ عَلَقَة ثُمَّ مِن مُضْغَة مُخلَقَة وَغَيْرِ مُخلَقَة لِنبَينَ لَكُمْ وَنَقِرُ فِي الأَرْحَامِ مَا نَشَاءُ إِلَىٰ أَجَلَ مُسمَّى ثُمَّ نُخْرِجُكُمْ طَفْلاً ثُمَّ لِتَبْلُغُوا أَشُدُكُمْ وَمِنكُم مِّن يُتَوَفِّىٰ وَمِنكُم مَن يُردُ إِلَىٰ أَرْذَلَ الْعُمْرِ لَكَيْلا يَعْلَمُ مِنْ بَعْدِ عِلْمِ شَيْئًا وَتَرَى الأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءُ اهْتَزَتْ وَرَبَتْ وَأَنْبَتَ مِن كُلِّ زَوْجِ بَهِيجٍ \* \* \* اللَّهُ الْحَاءُ الْمَاءُ الْمَاءُ أَن وَلَيْتَ

لقد حاول الكفار والملحدون وأصحاب الفلسفة المادية أن ينكروا قضية البعث ، وهم في هذا لم يأتوا بجديد ، بل جاءوا بالكلام نفسه الذي قاله أصحاب الجاهلية الأولى.

واقرأ قول الحق سبحانه وتعالى عما يقوله أصحاب الجاهلية الأولى: 
﴿ وَقَالُوا مَا هِي إِلاَّ حَيَاتُنَا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيا وَمَا يُهْلِكُنَا إِلاَّ الدُّهُرُ ٢٠٠٠ ﴿ الجاثية }

وأمنية الكافر والمسرف على نفسه ، ألا يكون هناك بَعْث أو حساب ،

والذين يتعجبون من ذلك نقول لهم: إن الله سبحانه وتعالى الذي أوجدكم من عدم يستطيع أنَّ يُعيدكم وقد كنتم موجودين ، يقول جل جلاله:

﴿ وَهُو اللَّذِي يَبْدَأُ الْخَلُقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُو أَهْوَنُ عَلَيْهِ وَلَهُ الْمَثْلُ الْأَعْلَىٰ فِي السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَهُو الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴿ ﴿ ﴾ الروم ﴿ الرَّبِي ﴾ ﴿ الروم ﴿ الرَّبِي ﴾ ﴿ الروم ﴿ الرَّبِي ﴾ ﴿ الرَّبِي ﴾ ﴿ الرَّبِي ﴾ ﴿ الرَّبِي ﴾ ﴿ الرَّبِي ﴿ الرَّبِي ﴾ ﴿ الرَّبِي ﴿ الرَّبِي ﴾ ﴿ الرَّبِي ﴾ ﴿ الرَّبِي ﴿ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَلَيْكُولُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْكُولُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَّا لَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَّا لَا اللَّهُ وَلَّا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَّا لَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَّا أَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

فإيجاد ما كان موجوداً أسهل من الإيجاد من عدم على غير مثال موجود والله سبحانه وتعالى يردُّ على الكفار ، فيقول سبحانه:

﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلاً وَنَسِيَ خَلْقَهُ قَالَ مَن يُحْيِي الْعِظَامَ وَهِي رَمِيمٌ ﴿ اللَّهِ قُلْ يُحْيِيهَا الَّذِي أَنشَأَهَا أَوَّلَ مَرَّةٍ وَهُو بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيمٌ ﴿ ﴿ ﴾

وهكذا ، فإن البعث أهون على الله من بداية الخَلْق ، وكل شيء مكتوب عند الله سبحانه وتعالى في كتاب مبين ، وما أخذته الأرض من جسد الإنسان ترده يوم القيامة ، ليعود من جديد.

إن الله - سبحانه وتعالى - قادر على أن يبدأ الخَلق على غير مثال ، ثم يعيده بعد الموت ، وإعادته أهون عليه من ابتدائه بالنظر إلى مقاييس اعتقاد مَن يظن أن إعادة الشيء أسهل من ابتدائه ، فالله له مطلق القدرة في خَلْقه ، وهو الغالب في مُلْكه ، وهو الحكيم في فعُله وتقديره.

إن الذي يعيد إنما يعيد من موجود ، أما الذي بدأ فمن معدوم ، فالأهون هو الإعادة ، أما الابتداء فهو ابتداء من معدوم ، وكلاهما من قدرة الحق سبحانه وتعالى.

إن هذه القضية إنما تُثبِت اليوم الآخر ؛ لأن الإيمان باليوم الآخر هو الميزان العقدى ، فإن استقر في القلب فالإنسان بكل جوارحه يشجه إلى الأفعال التي تسير على ضوء منهج الله لينال الإنسان الجزاء الأوفى.

۲۲ مادينيا

إن الإنسان حينما يفهم أن هناك حساباً وهناك جزاءً ، وهناك بعثاً ، فهو يعرف أنه لم ينطلق في هذا العالم ، ولم يفلت من الإله الواحد القهار ، إن للإنسان عودة ، فالذي يغتر بما آتاه الله نقول له: لا ، إنك لن تفلت من يد الله ، بل لك عودة بالموت وعودة بالبعث.

لذلك يقول الحق سبحانه متعجباً ممَّنْ ينكرون البعث:

﴿ أُولَيْسَ الَّذِي خَلَقَ السَّمُواتِ وَالأَرْضَ بِقَادِرِ عَلَىٰ أَنْ يَخُلُقَ مِثْلَهُم بَلَىٰ وَهُوَ الْخَلاَقُ الْعَلِيمُ (١٠) إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ (١٠) فَسَبْحَانَ الَّذِي الْخَلاَقُ الْعَلِيمُ (١٠) فَسَبْحَانَ الَّذِي بِيدَهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ (١٠) ﴾

فالمؤمنون وحدهم هم الذين استقبلوا أمر البَعْث بالتصديق ، بمجرد أن أبلغهم به رسول الله مُبلِّغاً عن ربه ، ونجد الحق سبحانه قد احترم فُضُول العقل البشرى ، فأوضح سبحانه ذلك ونصب الأدلة عليه ، وأبلغنا أنه لم يعجز عن الخلق الأول ؛ لذلك لن يعجز عن البعث.

فقد جاء بنا سبحانه من عدم ، وفي البعث سيأتي بنا من موجود ، ومن الغباء إذن أن يتشكك أحد في البعث ، والمسرف على نفسه إنما ينكر البعث؛ لأنه لا يقدر على ضبط النفس ، ويظن أنه بإنكار البعث لن يلقى المصير الأسود الذي سيلقاه في الآخرة.

ولو أن الواحد منهم وضع مسألة البَعْث في يقينه الانصرف عن شهواته ، بينما هو يريد أن ينظلق بالشهوات ؛ ولذلك نجدهم يقولون: ﴿ أَيْدًا ضَلَلْنَا فِي الأَرْضِ أَيْنًا لَفِي خَلْقٍ جَدِيدٍ بَلْ هُم بِلِقَاءِ رَبِّهِمْ كَافِرُونَ (1) ﴾ [السجدة]

وهم يقتصدون بذلك أنهم بعد الموت سيصيرون تراباً ، ويعودون إلى الأرض كعناصر وتراب تذروه الرياح ، فكيف سيأتى بهم الله ، ويُنشئهم من جديد؟

774

ومن الكافرين من قال: سنصير تراباً ، ثم نختلط بالتربة ، ويتم زراعة هذه التربة ، فتمتزج عناصرنا بما تُنبته الأرض من فواكه وخُضر وأشجار ، ثم بأكل طفل من الثمرة التي تغذّت بعناصرنا ، فيصير بعض منا في مُكونات هذا الطفل ، والقياس يوضح أننا سوف نتناثر ، فكيف بأتى بنا الله؟

لقد تساءل المشركون: أبعد أنْ نذوب في الأرض وتتفكك عناصرنا الأولية نعود ثانية ونُبعث من جديد؟

﴿ وَقَالُوا أَئِذًا كُنَّا عِظَامًا وَرُفَاتًا أَئِنًا لَمَبْعُوثُونَ خَلْقًا جَدِيدًا (3) ﴾ [الإسراء] والرُّفات: هو الفُتَات ومسحوق الشيء، وهو التراب أو الحطام.

لقد استبعد هؤلاء البعث بعد الموت ؛ لأنهم غفلوا عن بداية الوجود ، وبداية خُلُق الإنسان ، وقد وقف الفلاسفة طويلاً أمام قضية البعث ، وأخذوا منها سبيلاً لتشكيك الناس في دين الله.

ومن مغالطاتهم في هذه المسألة أن قالوا: ما الحل إذا مات إنسان مثلاً ، ثم تحول جسمه إلى رُفات وتراب ، ثم زُرِعت فوقه شجرة ، وتغذّت على عناصره ، فإذا أكل إنسان من ثمار هذه الشجرة فسوف تنتقل إليه بالتالى عناصر من عناصر الميت ، وتتكون فيه ذرات من ذراته ، فهذه الذرات التي تكونت في الثاني نقصت من الأول ، فكيف يكون البعث إذن على حد قولهم؟

والحقيقة أنهم في هذه المسألة لم يفطنوا إلى أن مُشخِّص الإنسان شيء ، وعناصر تكوينه شيء آخر.. كيف؟

هَبُ أَن إنساناً زاد وزنه ، ونصحه الطبيب بإنقاص الوزن فسعى إلى ذلك بالطرق المعروفة لإنقاص الوزن ، وهذه العملية سواء زيادة الوزن أو إنقاصه محكومة بأمرين: التغذية والإخراج ، فالإنسان ينمو حينما يكون ما يتناوله من غذاء أكثر مما يُخرجه من فضلات ، ويضعف إن كان الأمر بعكس ذلك ، فالولد الصغير ينمو لأنه يأكل أكثر مما يُخرِج أكثر مما يُخرِج ، والشيخ الكبير يُخرِج أكثر مما يأكل؛ لذلك يضعف.

فلو مرض إنسان مبرضاً أهزله وأنقبص من وزنه ، فذهب إلى الطبيب فعالجه حنى وصل إلى وزنه الطبيعي ، فهل الذرات التي خرجت منه حتى صار هزيلاً هي بعينها الذرات التي دخلته حين تم علاجه؟.

إن الذرات التي خرجت منه لا تزال في (المجاري) لم يتكون منها شيء أبدأ ، إنما كمية الذرات ومقاديرها هي التي تقوى وتشخص.

وربنا \_ سبحانه وتعالى \_ رحمة منه قال: ﴿ قَدْ عَلِمْنَا مَا تَنقُصُ الأَرْضُ مِنْهُمْ وَعِيدُنَا كِتَابٌ حَفِيظٌ (1) ﴾ [ق] فالحق سبحانه سيجمع الأجزاء التي تُكوِّن فلاناً المشخص.

ثم يقول الحق سبحانه: ﴿قُلْ كُونُوا حِجَارُةً أَوْ حَدِيدًا ۞﴾ [الإسراء]

أى: قُلُ رداً عليهم: إنْ كنتم تستبعدون البعث وتستصعبونه مع أنه بَعثُ للعظام والرُّفات ، وقد كانت لها حياة في فترة من الفترات ، ولها إلْفُ بالحياة فمن السهل أنْ نعيد إليها الحياة بل وأعظم من ذلك ، ففي قدرة الخالق سبحانه أن يُعيدكم حتى وإنْ كنتم من حجارة أو من حديد ، وهي المادة التي ليس بها حياة في نظرهم.

وكأن الحق سبحانه يتحدَّاهم بأبعد الأشياء عن الحياة ، ويتدرج بهم من الحجارة إلى الحديد ؛ لأن الحديد أشدُّ من الحجارة وهو يقطعها ، فلو كنتم حجارة لأعدُناكم حجارة ، ولو كنتم حديداً لأعدَّناكم حديداً.

ئم يترقَّى بهم إلى ما هو أبعد من ذلك ، فيقول تعالى: ﴿ أَوْ خَلْقًا مِّمَّا يَكُبُرُ

- 170

فِي صُدُورِكُمْ فَسَيَقُولُونَ مَن يُعِيدُنَا قُلِ الَّذِي فَطَرَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ فَسَيُنْغِضُونَ (١) إِلَـــُكَ رُءُوسَهُمْ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هُوَ قُلْ عَسَىٰ أَن يَكُونَ قَرِيبًا ۞﴾

فالحق - سبحانه وتعالى - ارتقى بهم فى فرضية الأمر إلى أن يختاروا وتجتمع نفوسهم على شيء ، يكون أعظم استبعاداً من الحجارة والحديد ، وغاية ما عندهم فى بيئتهم الحجارة والحديد ، فهما أبعد الأشياء عن الحياة ، وقد انفقوا على ذلك فليس فى محيط حياتهم ما هو أقسى من الحجارة والحديد.

ولكن الحق - سبحانه وتعالى - ارتقى بهم فى فرضية الأمر إلى أن يختاروا ، وتجتمع نفوسهم على شيء ، يكون أعظم استبعاداً من الحجارة والحديد.

ومن هذه الأجناس ما ذكره على بن أبي طالب:

"أشد جنود الله عشرة: الجبال الرواسى ، والحديد يقطع الجبال ، والنار تذيب الحديد ، والماء يطفى النار ، والسحاب المسخر بين السماء والأرض يحمل الماء ، والريح يقطع السحاب ، وابن آدم يغلب الريح يستتر بالثوب أو بالشيء ويمضى لحاجته ، والسُّكُر يغلب ابن آدم ، والنوم يغلب السُّكُر ، والهم يغلب النوم ، فأشدُّ جنود الله في الكون الهم ".

فهذه الأجناس هي المرادة بقوله تعالى: ﴿ أَوْ خَلْقًا مِمَّا يَكْبُرُ فِي صَدُورِكُمْ آَوْ خَلْقًا مِمَّا يَكْبُرُ فِي صَدُورِكُمْ آَقَ ﴾ [الإسراء] فاختاروا أيّاً من هذه الأجناس ، فالله تعالى قادر على إعادتكم وبَعَتْكم كما كنتم أحياء.

ثم يقول تعالى:

الإسراء

﴿ فَسَيَقُولُونَ مَن يُعِيدُنَا قُلِ الَّذِي فَطَرَكُمْ أُولَ مَرَّةٍ [ ] ﴾

\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

 <sup>(</sup>١) أنغض رأسه: حرَّكه كالمتعجّب من الشيء قال الفراء: أنغض رأسه إذا حرَّكه إلى فوق وإلى أسفل.
 إلسان العرب ـ مادة : نغض إ.

أى : أن الذى خلقكم بداية قادرٌ على إعادتكم ، بل الإعادة أَهُون من الخَلْق بداية ، ولكن الجواب لا يكون مُقنعاً إلا إذا كانت النتيجة التي يأتي بها الجواب مُسلَّمة ، فهل هم مقتنعون بأن الله تعالى فطرهم أول مرة؟

نعم ، هم مؤمنون بهذه الحقيقة رغم كُفْرهم ، بدليل قولهم: ﴿وَلَـــنِّسَ سَأَلْتَهُم مُنْ خَلَقَهُم لَيَقُولُنُ اللّهُ فَأَنَّىٰ يُؤْفَكُونَ ﴿ ﴿ الرَّحُرِف } فهم مقتنعون بذلك ولكنهم نقلوا الجدل إلى قضية أخرى فقالوا: مَنْ يعيدنا؟ فإنْ قُلْت لهم: الذي فطركم أول مرة ﴿فَسَينُغِضُونَ إِلَيْكَ رُءُوسَهُم ﴿ ۞ ﴾ [الإسراء]

ومعنى يُنغضون أى: يهزُّون رؤوسهم من أعلى الأسفل ، ومن أسفل الأعلى استهزاءً وسخريةً مما يقول.

فإن كنتم شاكِين في مسألة البعث ، فإليكم الدليل على صِدْقه ﴿ فَ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِن تُرَابِ ۞ ﴾ [الحج] أي: الخَلْق الأول ، وهو آدم عليه السلام ، أما جمهرة الناس بعد آدم فخُلقوا من نطفة حية من إنسان حَيِّ.

ثم تكلَّم سبحانه عن الخَلْق الثانى بعد آدم عليه السلام ، وهم ذريته ، فقال: ﴿ ثُمَّ مِن نُطْفَة ( ) ﴿ الحج ) ، والنطفة هي خلاصة الخلاصة ؛ لأن جسم الإنسان تحدُّث فيه عملية الاحتراق أي: احتراق الطعام بداخل الجسم حيث يتص الجسم خلاصة الغذاء ، وينقلها إلى الدم.

ومن هذه الخلاصة يُستخلص مَنِيُّ الإنسان الذي تُؤخذ منه النطفة ، فهو إذن خلاصة الخلاصة في الإنسان ، ومنه يحدث الحمل ، ويتكوَّن الجنين ، وكأن الخالق \_ عزوجل \_ قد صفًاها هذه التصفية ، ونقاها كل هذا النقاء ؛ لأنها ستكون أصلاً لأكرم مخلوقاته وهو الإنسان.

والمنيُّ هو السَّائل الذي يحمل النطفة ، وهي الخلاصة التي يتكوَّن منها

\* TTV ...

الجنين ، والعَلَقة هنا هي البُويضة المخصَّبة ، فبعد أنْ كان للبويضة تعلَّق بالأم ، وللحيوان المنوى (النطفة) تعلَّق بالأب ، اجتمعا في تعلَّق جديد ، والتقياً ليتشبَّنا بجدار الرحم ، وكأن فيها ذاتية تجعلها تَعْلَق بنفسها ، يُسمُّونها (الزيجوت).

بعد ذلك تتحول العلقة إلى مُضْغة ﴿ثُمُ مِن مُضْغَة ﴿ الحج] والمضغة:
هى قطعة لحم صغيرة قدر ما يُمضع من الطعام ، وهو خليط من عدة أشياء ،
كما لو أكلت مثلاً قطعة لحم مع ملعقة خضار ، مع ملعقة أرز ، وبالمضغ
يتحوّل هذا إلى خليط ، ذلك لأن جسم الإنسان لا يتكون من عنصر واحد ،
بل من ست عشر عنصراً.

هذه المضغة ﴿ مُخَلِّقَة وَغَيْرِ مُخَلِّقَة ۞ [الحج] معنى مُخلَّقة يعنى: يظهر عليه المنه المضغة ﴿ مُخَلِّقة وَغَيْرِ مُخَلِّقة ۞ [الحج] معنى مُخلَّقة يعنى: يظهر عليها هيكل الجسم ، وتتشكل على صورته ، فهذه للرأس ، وهذه للذراع ، وهذه للرجُّل وهكذا ، يعنى تخلَّقت على هيئة الإنسان.

ثم يقول سبحانه: ﴿لَنُبَيِّنَ لَكُمْ وَنُقِرُ فِي الأَرْحَامِ مَا نَشَاءُ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى ۞ ﴾ [الحسج] أي: تُوضح لكم كل ما يتعلق بهذه المسألة ﴿ وَنُقِرُ فِي الأَرْحَامِ مَا نَشَاءُ ۞ [الحج] وهي المضغة التي قُدِّر لها أن تكون جنيناً يكتمل إلى أن يولد لذلك قال: ﴿ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى ۞ [الحج] أو: نسقطه ميتاً قبل ولادته.

ولكن ، ما الحكمة من خُلفه وتصويره ، إنْ كان قد قُدِّر له أنْ يموت جنيناً؟ نقول: لنعرف أن الموت أسر مُطلق ، لا رابط له ولا سن ، فالموت يكون للشيخ كما يكون للجنين في بطن أمه ، ففي أيَّ وقت ينتهي الأجل.

﴿ ثُمَّ نُخْرِجُكُمْ طِفْلاً ثُمَّ لِتَبْلُغُوا أَشُدُّكُمْ ۞ ﴾ [الحج]

فينقلنا السياق بين مراحل خَلْق الإنسان، ومراحل نموه، فينقلنا من

مرحلة الطفولة إلى المرحلة النهائية من عمر الإنسان ، ثم تأتى مرحلة الأشد ، يعنى : نضج نُضْجًا من حوادث الحياة.

ئم يقول تعالى: ﴿وَمِنكُم مِّن يُتَوَفِّىٰ وَمِنكُم مِّن يُرَدُّ إِلَىٰ أَرْذُلِ الْعُمُرِ لِكَيْلا يَعْلَمُ مِنْ بَعْدِ عِلْمِ شَيْئًا ۞﴾

وأرذل العمر يعنى رديته ، حين تظهر على الإنسان علامات الخور والضعف ؛ مثل أن ينسى ، وعندها يعرف أن صحته وقوته وسلطانه ليست ذاتية فيه ، إنما موهوبة له من الله.

وإذا بلغ الرجلُ أرذلَ العمر بعود من جديد إلى مرحلة الطفولة تدريجياً فيحتاج لمن بأخذ بيده ليقوم أو ليمشى ، كما تأخذ بيد الطفل الصغير ، فإذا تكلم يتلعثم كالطفل الذي يتعلم الكلام ، وهكذا في جميع شئونه.

لكن ، لماذا يُردُّ بعضنا إلى أرذل العمر دون بعض؟ الحق سبحانه جعلها نماذج حتى لا نقول: يا ليت أعمارنا تطول؛ لأن أعمار الجميع لو طالت إلى أرذل العمر لأصبح الأمر صعباً علينا ، فمن رحمة الله بنا أنْ خلق الموت.

ذلك مثل من خلق الإنسان ومراحل تكوينه جنيناً ، ثم مراحل حياته في الدنيا حتى ينتهى أمره بالموت ، طال العمر أم قَصُر ، فَمْن خلق من العدم ، وهذا كله ماثل أمام أعينكم ، قادر على الإعادة ،

ويعطينا الحق ـ سبحانه وتعالى ـ مثلاً آخر على الإحياء ، وهو أمر ماثل أيضاً أمام أعين المرتابين والشَّاكِين في أمر البعث ، فيقول تعالى: ﴿وَتَرَى الأَرْضُ المُواءَ أَمَامُ أَنْ المُرتابين والشَّاكِين في أمر البعث ، فيقول تعالى: ﴿وَتَرَى الأَرْضُ هَامِدَةً فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ اهْتَزَت ورَبَت وأَنْبَتت مِن كُلِّ زَوْج بَهِيج 

[الحج]

فهذه صورة حَيَّة واقعية نلاحظها جميعاً عياناً ، الأرض تكون جرداء ساكنة ، لا حركة فيها ، فإذا ما نزل عليها الماء تغيرت وتحركت ذراتها ، وتشققت عن النبات ، ولو حتى بالمطر الصناعى.

- 479

فإذا أنزل الله تعالى المطرعلى الأرض الجدباء الجرداء تراها تنفتق بالنبات ، فمن أين جاءت هذه البذور؟ وكيف لم يُصبها العطب ، وهى في الأرض طوال هذه الفترات ؟

الأرض هي التي تحفظها من العطب ، إلى أنَّ تجد البيئة المناسبة للإنبات ، أما عن نقل هذه البذور في الصحراء وفي الوديان ، فهي تنتقل بواسطة الربح ، أو في روَّث الحيوانات.

#### ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّهُ يُحْدِي الْمَوْتَىٰ وَأَنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْء قَدِيرٌ [الحج]

أى: أن ما حدث فى خَلق الإنسان تكويناً ، وما حدث فى إنبات الزرع تكويناً ونماءً يُردَّ هذا كله إلى أن الله تعالى ﴿ هُو الْحَقُ ﴾ [الحج] ، فهو سبحانه الشابت الذى لا يشغيب فى الخَلق والعطاء ، فيلا تظن أن عطاء الله لك شىء جديد، إنما هو عطاء قديم يتكرر لك ولغيرك.

وما دام الأمر كـذلك ، وما دُمْتم تشاهدون آية إحـياء الموات في الأرض الميتة فلا تنكروا البعث وإعادتكم بعد الموت ، فيقول تعالى:

﴿ وَأَنَّ السَّاعَةَ آتِيَةً لاَّ رَيْبَ فِيهَا وَأَنَّ اللَّهَ يَبْعَثُ مَن فِي الْقُبُورِ ۞﴾ [الحج] وقد سبق أنْ أنكروا البعث بعد الموت وقالوا: ﴿ أَئِذَا مِثْنَا وَكُنَّا تُرَابًا وَعِظَامًا أَنْنَا لَمَبْعُوثُونَ ۞ أَوْ آبَاؤُنَا الأَوْلُونَ ۞﴾

فيردُ عليهم الحق سبحانه: نعم ، سنعيدكم بعد الموت ، والذي خلقكم من لا شيء قادر على إعادتكم من باب أولى؛ لذلك يقول تعالى: ﴿وَهُو اللَّذِي مِنْ لا شيء قادر على إعادتكم من باب أولى؛ لذلك يقول تعالى: ﴿وَهُو اللَّهُونَ عَلَيْهِ ٢٠٠٠﴾

يَدُأُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُو الْهُونُ عَلَيْهِ ٢٠٠٠﴾

والحق سبحانه هنا يخاطبنا على قُدْر عقولنا ، لأننا نفهم أن الخَلْق من موجود أهْوَنُ من الخَلْق من عدم ، أما بالنسبة للخالق عز وجل فليس هناك سهل وأسهل ، ولا هين وأهون.

فقوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ السَّاعَةَ آتِيَةٌ لا رَيْبَ فِيها ﴿ ﴾ [الحج] كأن عملية إحياء الموتى ليست مُنْتهى قدرة الله ، إنما في قدرته تعالى كثير من الآيات والعجائب.

ومن هذه الآيات والعجائب ما ذكره الحق سبحانه من أصر العزير وهو من بنى إسرائيل ، قال تعالى: ﴿أَوْ كَالَّذِي مَرَ عَلَىٰ قَرْيَة وَهِي خَاوِيَةٌ عَلَىٰ عُرُوشِهَا قَالَ أَنَّىٰ يُحْيِي هَذَهِ اللّهُ بَعْدَ مَوْتِهَا فَأَمَاتَهُ اللّهُ مِائَةَ عَامٍ ثُمَّ بَعَثَهُ قَالَ كَمْ لَبِثْتَ قَالَ لَبِثْتُ فَالَ أَنَّىٰ يُحْيِي هَذَهِ اللّهُ بَعْدَ مَوْتِهَا فَأَمَاتَهُ اللّهُ مِائَةَ عَامٍ ثُمّ بَعَثَهُ قَالَ كَمْ لَبِثْتَ قَالَ لَبِثْتُ يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمٌ قَالَ بَل لَبِثْتَ مَاثَةَ عَامٍ فَانظُر إلى طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ وَانظُر إلى حَمَارِكَ وَلَنجُعَلَكَ آيةٌ لَلنَّاسِ وَانظُر إلى الْعِظَامِ كَيْفَ نُنشِزُهَا (١)ثُمَّ نَكْسُوهَا لَحُمَا فَلَمُ اللّهُ عَلَىٰ كُل شَيْء قَدِيرٌ (٢٠٥) ﴾ [البقرة]

فقول الحق سبحانه ﴿وَلِنَجْعَلَكَ آيَةُ لِلنَّاسِ ٢٠٥٠﴾ [البقرة] يدلُّ على أن هنا شيئاً عجيباً ، فقد أراد الله أن يُبيِّن له بنظرة إلى الحمار دليلاً على صدف مرور مائة عام ، ووجد الرجل حماره وقد تحول عظاماً مبعثرة ، ولا يمكن أن يحدث ذلك في زمن قصير ، فإن موت الحمار أمر قد يحدث في يوم ، لكن أن يرم جسمه ثم ينتهي لحمه إلى رماد ، ثم تبقى العظام مبعثرة ، فتلك قضية تريد زماناً طويلاً لايتسع له إلا مائة عام ، فكأن النظر إلى الحمار هو دليل على صدق مرور مائة عام ، والنظر إلى الطعام دليل على صدق ﴿يَومُ الْفَرَةِ الْفَرَةُ ]

-- TV1-

 <sup>(</sup>١) أنشر الشيء: رفعه وأبرزه وأقامه. والمعنى: نرفع العظام بعضها فوق بعض حتى يتكون هيكل عظمى
 كامل ثم تكسوها لحماً فيصير حماراً حياً كما كان. القاموس القويم ٢/ ٢٩٧ إ.

فالقضية إذن قضية عجيبة ، وكيف طُوى الزمن في مسألة الطعام ، وكيف بُسط الزمن في مسألة الحمار ، إنه سبحانه يُظهِر لنا أنه هو القابض الباسط ، فهو الذي يقبض الزمن في حقِّ شيء ، ويبسط الزمن في حقِّ شيء آخر ، والشيئان متعاصران معاً ، وتلك العملية لا يمكن أن تكون إلا لقدرة طليقة لا تملكها النواميس الكونية ، وإنما هي التي تملك النواميس.

وفي آية أخرى يقول الحق سبحانه:

﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِي الْمَوْتَىٰ قَالَ أُولَمْ تُوْمِن قَالَ بَلَىٰ وَلَكِن لِيَطْمَئِنَ قَلْبِي قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِنَ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَ (١) إِلَيْكَ ثُمَّ اجْعَلُ عَلَىٰ كُلِّ جَبَلِ مِنْهُنَ جُزْءًا ثُمَّ ادْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَعِيًا وَاعْلَمْ أَنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ (٢٠٠) ﴾ [البقرة]

فكذلك يبسط الحق قصة الحياة وقصة الموت في تجربة مادية ، ليطمئن قلب سيدنا إبراهيم ، وقد جاءت قصة الحياة والموت ؛ لأن الشك عند الذين عاصروا الدعوة المحمدية كان في مسألة البعث من الموت ، وكل كلامهم يؤدى إلى ذلك ، فهم تعجبوا من حدوث هذا الأمر:

﴿ قَالُوا أَئِذَا مِثْنَا وَكُنَّا تُرَابًا وَعِظَامًا أَئِنًا لَمَبْعُوثُونَ ﴿ ۞ ﴾ [المؤمنون] وفي قول آخر:

﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلاً وَنَسِيَ خَلَقَهُ قَالَ مَن يُحْيِي الْعِظَامَ وَهِيَ رَمِيمٌ ﴿ آَكُ لُ يُحْيِيهَا اللهِ عَلَى مَن يُحْيِيهَا اللهِ عَلَى مَن أَهُ وَهُو بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيمٌ ﴿ آ ﴾ ﴿ اللهِ عَلَيمٌ اللهِ عَلَيمٌ اللهِ عَلَيمٌ ﴿ اللهِ عَلَيمٌ اللهِ عَلَيمٌ اللهِ عَلَيمٌ اللهِ عَلَيمٌ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيمٌ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَا عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَه

- ۲۷۲ - - - ۲۷۲

 <sup>(</sup>١) صُرَّهن إليك: قطعهن. قاله ابن عباس وعكرمة وسعيد بن جبير وأبو مالك وآبو الأسود الدؤلى
 ووهب بن منبه . وقال العوفى عن ابن عباس (فَصُرْهُنَّ إليكَ . ۞۞) ﴿البقرة أوثقهن ، فلما أوثقهن ذَبحهن ثم جعل على كل جبل منهن جزءاً ﴿تفسير ابن كثير ١/ ٣١٥).

# ﴿ وَهُوَ الَّذِي يَسْدَأُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُوَ أَهُونَ عَلَيْهِ وَلَهُ الْمَـثَلُ الأَعْلَىٰ فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ (٧٧)﴾ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ (٧٧)﴾

فالذى ينكر هذه القضية لو تذكّر خِلْقته ونشأته لوجد الدليل على البَعْث للذا؟ لأن الله خلقه من عدم ، فإذا وُجدت ثم مُت وصار لك بقايا منثورة فى الأرض فخَلْقك من موجود أهون عليه من أنْ يخلقك من عدم ، وقد خلقك من عدم فخَلْقك من موجود أهون ، وهذا بمنطق البشر؛ لأنه لا شيء يصعب أو يهون على الله.

#### ١٣ البشير النذير

حقيقة مهمة رسول الله على البلاغ بالبشارة والنذارة ، فكأنه سبحانه يُخفف العبء عن رسوله ، ويدعوه ألا يتعب نفسه في تكلف دعوة الناس ، فما عليه إلا البلاغ ، وعلى الله تبارك وتعالى الهداية للإيمان.

يقول الحق سبحانه: ﴿قُلْ يَا أَيُهَا النَّاسُ إِنَّمَا أَنَا لَكُمْ نَذِيرٌ مُبِينٌ ( فَ الَّذِينَ اللَّهُ النَّاسُ إِنَّمَا أَنَا لَكُمْ نَذِيرٌ مُبِينٌ ( فَ فَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَهُم مَعْفُرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ( وَ الَّذِينَ سَعَوًّا فِي آيَاتِنَا مُعَاجِزِينَ أَمْنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَهُم مَعْفُرةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ( وَ اللَّذِينَ سَعَوًّا فِي آيَاتِنَا مُعَاجِزِينَ أَمْنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَهُم مَعْفُرةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ( وَ اللَّذِينَ سَعَوًّا فِي آيَاتِنَا مُعَاجِزِينَ أَمْنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَهُم مَعْفُرةً وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ( اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ

والإنذار نوع من الرحمة ؛ لأنك تخبر بشر قبل أوائه ، ليحذره المنذر ، ويحاول أن يُنجى نفسه منه ، ويبتعد عن أسبابه ، فحين أذكّرك بالله ، وأنه يأخذ أعداءه أخّذ عزيز مقتدر ، فعليك أنْ تربأ بنفسك عن هذه النهاية ، وأنْ تنجو من دواعى الهلاك.

ويقول الحق تبارك وتعالى: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ بِالْحَقِّ بَشِيرًا وَنَذِيرًا وَلا تُسْأَلُ عَنْ أَصْحَابِ الْجَحِيم (١١٦) ﴾

وفي آية أخرى يقول تعالى: ﴿ وَبِالْحَقِّ أَنزَلْنَاهُ وَبِالْحَقِّ نَزَلَ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ مُبَشِّرًا وَنَذِيرًا (١٠٠٠) ﴾

YVO

أى: مُهلكها حُزْناً على عدم إيمانهم ، وفي آية أخرى قال: ﴿لَعَلَّكَ بَاخِعٌ نَفْسَكَ أَلاَّ يَكُونُوا مُؤْمنينَ (٣) ﴾

فكأنه سبحانه يُخفِف العبء عن رسوله ، ويدعوه ألا يُتعب نفسه في دعوتهم ، فما عليه إلا البلاغ ، وعلى الله تبارك وتعالى الهداية للإيمان.

لكن حرص رسول الله على هداية قومه نابع من قبضية تحكمه وتستولى عليه لخصَها على في قوله: «والله لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه» (١).

فالنبى الله عنى أعداؤه الذين وقفوا في وجه دعوته كان إلى آخر لحظة في الصراع يرجو لهم الإيمان والنجاة الذين وقفوا في وجه دعوته كان إلى آخر لحظة في الصراع يرجو لهم الإيمان والنجاة الذلك لما مُكِّن منهم لم يعاجلهم بالعقوبة ، بل قال: "بل أرجو أن يُخرج الله من أصلابهم من يعبد الله وحده ، لا يشرك به شيئاً "(٢).

وفعلاً صدق الله ورسوله ، وجاء من ذريات هؤلاء من حملوا راية الدين ، وكانوا سيوفاً على أعدائه ، أمثال عكرمة بن أبي جهل (٣) ، وعمرو بن

٨٧٦ ----

 <sup>(</sup>۱) حدیث متفق علیه. أخرجه البخاری فی صحیحه (۱۲) ، ومسلم فی صحیحه (٤٥) كتاب الإيمان
 عن أنس بن مالك بلفظ «والذى نفسى بیده ، لا یؤمن عبد حتى یحب لجاره . أو قال: لأخیه . ما
 یحب لنفسه».

<sup>(</sup>٢) آخرج البخارى فى صحيحه (٣٢٣١، ٣٢٣١) من حديث عائشة على آن جبريل عليه السلام قال لرسول الله الله الله قد سمع قول قوسك لك ، وما ردوا عليك ، وقد بعث الله إليك ملك الجبال لتأمره بما شئت فيهم ، فنادانى ملك الجبال فسلم على ثم قبال: يا محمد إن شئت أن أطبق عليهم الأخشيين ، فقال النبى على : البل أرجو أن يُخرج الله من أصلابهم من يعبد الله وحده لا يشرك به شيئاً ال.

<sup>(</sup>٣) هو: عكرمة بن أبى جهل المخزومي القرشى ، كان هو وأبوه من أشد الناس عداوة للنبى الله وأسلم عكرمة بعد فتح مكة وحسن إسلامه فئسهد الوقائع وولى الأعمال لأبى بكر ، واستشهد في البرموك عام ١٣ هـ وعمره ٦٣ سنة. الأعلام للزركلي (٤/ ٢٤٤).

العاص (۱۱) وخالد بن الوليد ، وكثير من المسلمين كانوا حريصين على قَتْل هؤلاء حال كفرهم في معارك الإسلام الأولى ، وهم لا يعلمون أن الله لم يمكنهم من هؤلاء لحكمة ، إنهم سوف يكونون معك من سيوف الإسلام وقادته.

والحق سبحانه لم يُعطِ الرسل قدرته ليفعلوا ما شاءوا ، ولكنهم فقط مُبلّغون عن الله .

قال تعالى: ﴿وَمَا نُرْسِلُ الْمُرْسَلِينَ إِلاَّ مُبَشِّرِينَ وَمُنذَرِينَ فَمَنْ آمَنَ وَأَصْلَحَ فَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ۞ وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا يَمْسُهُمُ الْعَذَابُ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ ۞ ﴾

فلا يطلبن أحدُّ آيات منهم؛ لأنهم لا يستطيعون أن يأتوا بالآيات ، وكلُّ رسول يعلم أنه من البشر ، وهو يستقبل عن الله فقط ، ولذلك فلنأخذ الرسل على أنهم مُبشِّرون ومُنْذرون.

والبشارة هي الإخبار بما يسر قبل أن يقع ، والسبب في البشارة هو تهيئة السامع لها ليبادر إلى ما يجعل البشارة واقعاً بأن يمتثل إلى المنهج القادم من الإله الخالق ، ونعرف أن الإنذار هو الإخبار بما يسوء قبل أن يقع ليحترز السامع أن يقع في المحاذير التي حرمها الله.

والبشارة \_ كما نعلم \_ تلهب في الراغب في الفعل والمحب له أنَّ يفعلَ

هذا دینیا

<sup>(</sup>١) هو: عمرو بن العاص السهمى القرشى ، أبو عبدالله ، ولد عام ٥٠ ق.هـ. كان فى الجاهلية من الأشداء على الإسلام ، وأسلم فى هدئة الحديبية ، ولاً ه النبي إمرة جيش «ذات السلاسل » ثم استعمله على عُمان ، ثم كان من أمراء الجيوش فى الجهاد بالثسام فى زمن عمر ، وهو الذى افتتح قنسرين وولاء عمر فلسطين ثم مصر فافتتحها ، وولى حكمها ٣٨ هـ ، نوفى بالقاهرة عام ٤٣ هـ عن ٩٣ عامًا ، إالأعلام للزركلي ٥/ ٧٩ أ.

العملَ الطيب، والإنذار يحذر ويخوف مَنْ يرغب في العمل السيء ليزدجر ويرتدع.

إذن: فمهمة الرسل هي البشارة والإنذار ، فلا تخرجوا بهم أيها الناس الى مرتبة أخرى أو منزلة ليست لهم ، فتطلبوا منهم آيات أو أشياء ؛ لأن الآيات والأشياء كلها من تصريف الحق تبارك وتعالى.

والمطلوب من البلاغ طاعة الله وطاعة الرسول ، ولذلك يقول تعالى: ﴿وَأَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَاحْذَرُوا فَإِن تَوَلَيْتُمْ فَاعْلَمُوا أَنَّمَا عَلَىٰ رَسُولُنا البّلاغ الْمُبِينُ (١٠) ﴾ [المائدة]

أى: فإنْ أعرضتم عمّا كلفتكم به فاعلموا أنكم بتولِّيكم وإعراضكم لن تضروا الرسول ؛ لأن الرسول ما كُلِّف إلاَّ أنْ يقوم بالبلاغ المبين ، وإنما ضررتم أنفسكم حين أعرضتم عما كُلِّفتم به.

فالرسول مبلّغ عن ربه ، وعلينا أن نحذر الشيطان إذا أراد أن يدخل علينا من باب الطاعة ، فالحق سبحانه يوضح لنا أن الإنسان له الاختيار في أن يذهب إلى الطاعة ، وله الاختيار في أن يذهب إلى المعصية.

وإنَّ تولَّى الإنسان عن الطاعة إلى المعصية ، وعن الإيمان الذي جاء به الرسول الذي بلّغ عن الله إلى البقاء في الكفر ، فليعلم ذلك الإنسان أن الرسول قد أوْفي مهمته وأدَّاها.

فالمطلوب من الرسول أن يبلغ المنهج ، وقد بلّغ الله بلاغاً مبيناً ، محيطاً ، واضحاً ، ومستوعباً لكل أقضية الحياة ، لقد أبلغنا عربه مطلوب الله منا أن نؤمن بإله واحد ، قادر ، حكيم ، له كل صفات الكمال ، ذلك هو الأمر الأول في العقيدة.

۸۷۸ مذا دینتا

وأبلغنا عَلَيْهِ أَن نبتعد عما كان عليه العرب من الأنصاب ومن الأوثان ومن الأوثان ومن الأوثان ومن الأصنام ، وبلاغ الرسول عَلَيْهِ يطلب منا إيماناً وعملاً ، فأول مطلوب الإيمان هو الاعتقاد في الإله الواحد ، وأن نكف عن عبادة الأوثان والأصنام.

﴿ هَذَا بَلاغٌ لِلنَّاسِ وَلِيُنذَرُوا بِهِ وَلِيَعْلَمُوا أَنْمَا هُوْ إِلَهٌ وَاحِدٌ وَلِيَـذَكُرَ أُولُوا الأَلْبَابِ (٥٠)﴾

فمهمة الرسول - إذن - هي البلاغ عن الله لمنهج الحياة الذي يصون حركة الحياة ، ويقول سبحانه عن مهمة الرسول: ﴿ وَإِن مَّا نُرِيَنُكَ بَعْضَ الَّذِي نَعِدُهُمْ أَوْ نَتُوفَينَكَ فَإِنَّمَا عَلَيْكَ الْبَلاغُ وَعَلَيْنَا الْحِسَابُ (3) ﴾ [الرعد]

ويقول سبحانه: ﴿ الَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسَالاتِ اللَّهِ وَيَخْشُونَهُ وَلا يَخْشُونَ أَحَدًا إِلاَّ اللَّهَ ٢٠٠٠) ﴾

وحين يقول الحق سبحانه: ﴿ هَذَا بَلاغٌ لِلنَّاسِ ٢٠٠٠ ﴾ [إبراهيم] فهو يُحدِّد لنا قوام الدين بعد تلقيه من رسول الله عَلَيْكُ، أن يُبلَغه مَنُ سمعه لمن لم يسمعه.

ولذلك قال عَيْنَ : "نضَّر (١) الله امرءًا سمع مقالتي فوعاها ، وأداها إلى من لم يسمعها (٢).

وذلك لتبقى سلسلة البلاغ ستصلة ، وإنْ لم يُبلغ قوم فالوِزْر على مَنْ لم يُبلّغ ، وبذلك يحرم نفسه من شرف التبعية لرسول الله عَرِّيْ فَمَنْ يعلم حكماً

عالم درنا .

 <sup>(</sup>١) النضرة: التعمة والحُسن والرونق. وقال الجسن المؤدّب: ليس هذا من الحسن في الوجه ، إنما معناه:
 حسن الله وجهه في خُلُقه أي: جاهه وقدره , إلسان العرب مادة: نضر أ.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه الإمام أحمد في مستده (۱/ ٤٣٧) ، والترمذي في سننه (۲۹۵۸،۲۹۵۷) ، وابن ماجه في
 سننه (۲۳۲) والحميدي في مستده (۱/ ٤٧) من حديث عبدالله بن مسعود أراث.

من أحكام الدين ، فالمطلوب منه هو تبليغه للغير ، مثلما طلب الحق سبحانه من رسوله أن يُبلِّغ أحكامه.

والحق سبحانه هو القائل: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴿ إِنَا ﴾ النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴿ إِنَا ﴾

وهكذا شهد الرسول عَنْ أنه بلَّغكم، وبقى على كل مسلم يعلم حكماً من أحكام الدين أن يُبلِّغه لمن لا يعرفه، فقد ينتفع به أكثر منه ، وبعد أن سمع الحكم قد يعمل به ، بينما مَنْ أبلغه الحكم لا يعمل به.

وهكذا يتحمل المسلم مسئولية الإبلاغ بما يعرف من أحكام الدين لمن لا علم لهم به ، لتظل الرسالة موصولة ، وكلنا نعلم أن الحق سبحانه قد قال: ﴿كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةً أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكرِ [1] ﴾ قال: ﴿كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةً أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكرِ [1] ﴾ [آل عمران]

أى: أنكم يا أمة محمد قد أخذتم مهمة الأنبياء.

﴿ فَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَهُم مَّفْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ۞ ﴾ [الحج]

وطالما آمنوا وعملوا الصالحات فقد انتفعوا بالنذارة ، وأثمرت فيهم ، ف آمنوا بالله إلها فاعلاً مختاراً له صفات الكمال المطلق ، ثم عملوا على مقتضى أوامره ؛ لذلك يكون لهم مغفرة إن كانت ألمت نفوسهم بشىء من المعاصى ، ويكون لهم رزق كريم.

والحق سبحانه وتعالى يقول: ﴿وَبَشِرِ اللَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ جَنَّاتَ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ كُلُمَا رُزِقُوا مِنْهَا مِن ثَمَرَةً رِزْقًا قَالُوا هَذَا الَّذِي رُزِقُنَا مِن قَبْلُ وَأَتُوا بِهِ مُتَشَابِهَا وَلَهُمْ فِيهَا أَزُواجٌ مُطَهَّرَةً وَهُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ۞ ﴾ [البقرة] قَبْلُ وَأَتُوا بِهِ مُتَشَابِهَا وَلَهُمْ فِيهَا أَزُواجٌ مُطَهَّرَةً وَهُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ۞ ﴾

والبُشرى هنا إعلام بخير قادم للمؤمنين ، والإيمان هو الرصيد القلبى للسلوك ؛ لأن مَن يؤمن بقضية يعمل من أجلها ، والإيمان أن تنسجم حركة

۸۸۰ مدا دیت

الحياة مع ما في القلب وَفَق مراد الله سبحانه وتعالى ، ونظام الحياة لا يقوم إلا على إيمان ، فكأن العمل الصالح ينبوعه الإيمان.

الحق \_ تبارك وتعالى \_ بشر الذين آمنوا وعملوا الصالحات بجنات تجرى من تحتها الأنهار ، والجنات جمع جنة ، وهى جمع لأنها كثيرة ومتنوعة ، وهناك درجات في كل جنة أكثر من الدنيا ، واقرأ قوله تعالى: ﴿ انظُرْ كَيْفُ فَضَلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْض وَلَلاَخِرَةُ أَكْبَرُ دُرَجَاتٍ وَأَكْبَرُ تَفْضِيلاً (٣) ﴾ [الإسراء]

الجنات نفسها متنوعة ، فهناك جنات الفردوس ، وجنات عدن ، وجنات نعيم ، وهناك دار الخُلد ، ودار السلام ، وجنة المأوى ، وهناك عِلِيُون الذي هو أعلى وأفضل الجنات ، وأعلى ما فيها التمتع برؤية الحق تبارك وتعالى ، وهو نعيم يعلو كثيراً عن أى نعيم في الطعام والشراب في الدنيا.

والطعام والشراب بالنسبة لأهل الجنة لا يكون عن جـوع أو ظمأ ، وإنما عن مجرد الرغبة والتمتُّع.

والله جلَّ جلاله في هذه الآية يعد بأمر غيبي ؛ ولذلك فإنه لكي يُقرِّب المعنى إلى ذهن البشر ، لا بُدَّ من استخدام ألفاظ مشهودة وموجودة ، أي: عن واقع نشهده.

واقرأ قوله تبارك وتجالى : ﴿ فَلا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِي لَهُم مِن قُرَّةِ أَعْيُن جَزَاءُ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ۞﴾

إذن: ما هو موجود في الجنة لا تعلمه نفس في الدنيا ، ولا يوجد لفظ في اللغة يُعبِّر عنه ، ولا مَلَكة من مَلَكات المعرفة كالسمع والنظر قد رأتُه ؛ ولذلك استخدم الحق تبارك وتعالى الألفاظ التي تتناسب مع عقولنا وإدراكنا.

قال تعالى: ﴿جَنَّاتٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ ۞ ﴾ [البقرة]

1.1.1

على أن هناك آيات أخرى تقول ﴿ تَجْرِى تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ ١٠٠٠ ﴾ [التوبة]

فما الفرق بين الاثنين؟ فتجرى تحتها الأنهار ، أي: أن نَبْع الماء من مكان بعيد وهو يمرُّ من تحتها ، أما قوله تعالى: ﴿مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ ﴿ آ ﴾ [البقرة] فكأن الأنهار تنبع تحتها ، حتى لا يخاف إنسان من أن الماء الذي يأتي من بعيد يُقطع عنه أو يجف ، وهذه زيادة لاطمئنان المؤمنين أن نعيم الجنة باق وخالد.

وما دام هناك ساء ، فهناك خُصْرة ومنظر جميل ، والأَبدُ أن يكون هناك ثمر ، وفى قوله تعالى: ﴿كُلُمَا رُزِقُوا مِنْهَا مِن ثَمَرَة رِزْقًا قَالُوا هَذَا اللَّذِى رُزِقُنَا مِن قَبْلُ وَأَتُوا بِهِ مُتَشَابِهًا ﴿ وَاللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ اللّ

حديث عن ثمر الجنة ، وثمر الجنة يختلف عن ثمر الدنيا ، إنك في الدنيا لأبد أن تذهب إلى الشمرة وتأتى بها ، أو يأتيك غيرك بها ، ولكن في الجنة ، الثمر هو الذي يأتي إليك ، بمجرد أن تشتهيه تجده في يدك.

وتعتقد أن هناك تشابها بين ثمر الدنيا وثمر الجنة ، ولكن الثمر في الجنة ليس كثمر الدنيا ، لا في طَعْمه ولا في رائحته ، وإنما يرى أهل الجنة ثمرها ويتحدثون يقولون ربما تكون هذه الثمرة هي ثمرة المانجو أو التين الذي أكلناه في الدنيا ، ولكنها في الحقيقة تختلف ثماماً ، قد يكون الشكل متشابهاً ، ولكن الطَّعْم وكل شيء مختلف.

يقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿وَاللَّذِينَ سَعَوا فِي آيَاتِنَا مُعَاجِزِينَ (١) أُولَئِكَ أَصْحَابُ الْجَحِيمِ (٥) ﴾

والسعى : عمل يذهب إلى غاية ، فإن كان قطع مسافة نقول: سِرنا من

مذا دينتا

<sup>(</sup>١) قال الزجاج : معناه ظائبن أنهم يُعجزوننا ؛ لأنهم ظنوا أنهم لا يُبعثون ، وأنه لاجنة ولانار ، وقيل في النفسير : معاجزين معاندين ، وقبال ابن عرفة : أي يعاجزون الأنبياء وأولياء الله، أي: يقاتلونهم ويتمانعونهم ، ليصيروهم إلى العجز عن أمر الله، وليس يعجز الله خلق في السماء ولا في الأرض، ولاملجاً منه إلا إليه. إلسان العرب مادة :عجز إ.

كذا إلى كذا ، وإن كان في قضية علمية فكرية ، فيعنى أن الحدث يعمل من شيء بداية إلى شيء غاية.

والسَّعْى لا يُحمد على إطلاقه ، ولا يُذَمَّ على إطلاقه ، فإنَّ كان في خير فهو محمود ممدوح ، كالسَّعْى الذي قال الله فيه: ﴿ فَأُولَئِكَ كَانَ سَعْيُهُم مَسْكُورًا ١٠٠٠ ﴾

[الإسراء]

وإنْ كان في شرَّ فهو قبيح مذموم ، كالسعى الذي قال الله تعالى في شرَّ فهو قبيح مذموم ، كالسعى الذي قال الله تعالى في في في الحياة الدُّنيَا ويَشْهِدُ الله عَلَىٰ مَا في قَلْبِهِ وَهُو أَلَدُ الْخِصَامِ ( ) وَإِذَا تَوَلَّىٰ سَعَىٰ فِي الأَرْضِ لِيفْسِدَ فِيهَا ويَهْلِكَ الْحَرْثُ وَالنَّسْلُ ( ٥٠٠ ) ﴾ [البقرة]

وهم يظنون أنهم قادرون أن يُعجزونا ، فحين نأتي إليهم بكلام بليغ مُعجز يختلقون كلاماً فارغاً ليُعجِزونا به ، فأنّى يكون لهم ذلك؟ وأنّى لهم أنْ يطعنوا بكلامهم على كلام الله؟

. ﴿ أُولْنِكَ أَصْحَابُ الْجَحِيمِ ۞﴾

فهـذا حكم الله فيهم ، قـضية واضـحة من أقصـر الطرق ، فمَنْ ذا الذي يُعجز الله؟

TAT-



### 12 عجز الآلهة

يعلن الحق سبحانه على الناس جميعاً في الآفاق ، إعلاناً مدوياً عاماً ، عن ضعف الآلهة المدّعاة ، التي يتخذها الناس من دون الله.. يعلن عن هذا الضعف في صورة مثّل معروض للأسماع والأبصار، مُصور في مشهد شاخص متحرك ، تتملاه العيون والقلوب.. مشهد يرسم الضعف المزري ، ويمثله أبرع تمثيل.

يقول الحق سبحانه وتعالى:

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ ضُرِبَ مَثَلٌ فَاسْتَمِعُوا لَهُ إِنَّ اللَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ لَن يَخْلُقُوا ذُبَابًا وَلَوِ اجْتَمَعُوا لَهُ وَإِن يَسْلُبُهُمُ الذَّبَابُ شَيْئًا لاَّ يَسْتَنقِذُوهُ مِنْهُ ضَعُفَ الطَّالِبُ ذُبَابًا وَلَوِ اجْتَمَعُوا لَهُ وَإِن يَسْلُبُهُمُ الذَّبَابُ شَيْئًا لاَّ يَسْتَنقِذُوهُ مِنْهُ ضَعُفَ الطَّالِبُ وَالمُطَلُّوبُ (٧٤) ﴿ مَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ إِنَّ اللَّهَ لَقُوىً عَزِيزٌ (٧٤) ﴾ [الحج]

والمثل: تشبيه شيء غير معلوم بشيء آخر معلوم وعجيب وبديع يعلَق في الذَّهُن ، كما نصف لك إنساناً لم تَرَه بإنسان تعرفه. نقول: هو مثل فلان ، وهكذا كل التشبيهات.

ومنه قوله تعالى: ﴿ مَثْلُهُمْ كَمَثْلِ الَّذِى اسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ اللّه بِنُورِهِمْ وَتَرَكَهُمْ فِي ظُلُمَاتٍ لِأَ يُبْصِرُونَ ﴿ ٢٠٠﴾ [البقرة]

وقوله تعالى: ﴿فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ الْكَلْبِ إِن تَحْمِلْ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْ تَتْرُكُهُ يَلْهَتْ ذَلِكَ مَثَلُ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا فَاقْصُصِ الْقَصَصَ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ (١٧٦) ﴾ [الأعراف] وقوله تعالى: ﴿مَثَلُ الَّذِينَ اتَّخَذُوا مِن دُونِ اللّهِ أَوْلِيَاءَ كَمَثَلِ الْعَنكَبُوتِ اتَّخَذَتُ

YAO

#### بَيْتًا وَإِنَّ أَوْهَنَ الْبُيُوتِ لَبَيْتُ الْعَنكَبُوتِ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴿ ١٤ ﴾ [العنكبوت]

إذن: الأمشال: إعلام بشىء معلوم ليصل العلم فيه إلى شىء مجهول، وكلمة (مثل) استقلت بأن يكون المثلُ بديعاً في النسج، بليغاً صوجزاً، بحيث تتناقله الألسنة بسرعة في كلمات معدودة.

فالمثَل قول مُوجِز بليغ قيل في مناسبته ، ثم استعمله الناس لخِفَّته وجماله وبلاغته في المواقف المشابهة.

والحق ـ تبارك وتعالى ـ يضرب لكم هذا المثّل ويقول: خذوه في بالكم وانتبهوا له ، وافتحوا له آذانكم جيداً واعقلوه ؛ لأنه سينفعكم في علاقتكم برسول الله وبالمؤمنين.

والخطاب هنا مُوجَّه للناس كافّة ، لم يخُص أحداً دون أحد ، ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ ضُرِبَ مَثَلٌ فَاسْتَمِعُوا لَهُ [آ] ﴾ [الحج] فلم يقل يأيها المؤمنون ؛ لأن هذا المثل مُوجَّه إلى الكفار ، فالمؤمنون ليسوا في حاجة إليه.

﴿ فَاسْتَمِعُوا لَهُ آلاً ﴾ [الحسج] يعنى: انصتوا ونفهَموا مراده ومرماه ، لتسيروا في حركتكم على وَفْق ما جاء فيه ، وعلى وَفْق ما فهمتم من مغزاه.

والحق ـ سبحانه وتعالى ـ يضرب لنا الأمثال بالأمور الحسية ، كي ينقل المعانى إلى أذهاننا ؛ لأن الإنسان له إلف بالمحس ، وإدراكات حواسه تعطيه أموراً حسية أولاً ، ثم تحقق له المعانى بعد ذلك.

وقد أعطانا الحق سبحانه هنا مَثَلاً ، فما هو هذا المثل؟

يقول الحق تبارك وتعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ لَن يَخْلُقُوا ذُبَابًا وَلَوِ اجْتَمَعُوا لَهُ ٣٣) ﴾

. 447

فالذين تعبدونهم وتتجهون إليهم من دون الله ﴿ لَن يَخْلُقُوا دُبَابُاكِ ﴾ [الحج] وهو أصغر المخلوقات ﴿ وَلَوِ اجْتَمَعُوا لَهُ (٣٤) ﴾ [الحج] يعنى : تضافرت جهودهم ، واجتمع أمرهم جميعاً لا واحداً واحداً ، وهذا ترق في التحدي ، حيث زاد في قوة المتحدي.

كما ترقَّى القرآن في تحدِّى العرب، فتحداهم أولاً بأنَّ يأتوا بمثل القرآن، ولأن القرآن كثير تحدَّاهم بعشرسور فما استطاعوا، فتحداهم بسورة واحدة فلم يستطيعوا.

ثم يترقّى في التحدى فيقول: ﴿ قُل لَئِنِ اجْتُمَعَتِ الإِنسُ وَالْجِنُ عَلَىٰ أَن يَأْتُوا بِمِثْلِهِ (٨٥) ﴾ ومثّل هَذَا الْقُرْآنِ لا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ (٨٥) ﴾

فكأنه سبحانه يقول: اجمعوا كل فصحائكم وبلغائكم بل والجن أيضاً يساعدونكم ولن تستطيعوا.

وقوله تعالى: ﴿ لَن يَخْلُقُوا ذُبُابًا ﴿ آ ﴾ [الحج] جاءت بنفى المستقبل ، فلم يقُلُ مثلاً: لم يخلقوا ، فالنفى هنا للتأبيد ، فهم ما استطاعوا فى الماضى ، ولن يستطيعوا أيضاً فيما بعد ، حتى لا يظن أحد أنهم ربما تمكنوا من ذلك فى مستقبل الأيام ، ونفى الفعل هكذا على وجه التأبيد ؛ لأنك قد تترك الفعل مع قدرتك عليه ، إنما حين تتحدى به تفعل لترد على هذا التحدى ، فأوضح لهم الحق سبحانه أنهم لم يستطيعوا قبل التحدى ، ولن يستطيعوا بعد التحدى .

ثم يقول تعالى: ﴿وَإِن يَسْلُبُهُمُ الذُّبَابُ شَيْنًا لاَ يَسْتَنْقِدُوهُ مِنْهُ ﴿ آَكِ ﴾ [الحج] فقد تقول: إن عملية الخَلْق هذه عملية صعبة لا يتحدَّى بها ؛ لذلك تحدَّاهم بما هو أسهل من الخَلْق.

﴿ وَإِن يَسْلُبُهُمُ الذُّبَابُ شَيْئًا لا يَسْتَنقِذُوهُ مِنْهُ ٢٠٠٠ ﴾ [الحسج] وهل يستطيع

TAV

أحد أنْ يُعيد ما أخذه الذباب من طعامه على جناحه ، أو رِجْلَيْه ، أو خرطومه؟

وكانوا يذبحون القرابين عند الأصنام ، ويضعون أمامها الطعام ليباركوه ، فكانت الدماء تسيل عندها وتتناثر عليها ، فيحطّ عليها الذباب ، ويأخذ من هذه الدماء على أرّجُله النحيفة هذه ، أو على أجنحته ، أو على خرطومه ، فتحدّاهم أنْ يستعيدوا من الذباب ما أخذه ، وهذه مسألة أسهل من مسألة الخلق.

ولك أن تُجرِّب أنت هذه العملية ، إذا وقع ذباب على العسل الذى أمامك ، فلا بُدَّ أنْ يأخذ منه شيئاً ولو كان ضئيلاً لا يُدْرَك ، ولا يُوزَن ، ولاتكاد تراه ، لكن أتستطيع أن تُمسك الذبابة ، وترد ما أخذت منك؟

فهؤلاء الشركاء لم يخلقوا شيئاً ، ولن يستطيع أحد الادعاء بأن هؤلاء الشركاء عندهم نية الخَلْق ، ولكن مجىء «لن» هنا يؤكد أنهم حتى بتنبيههم لتلك المسألة فلسوف يعجزون عنها ؛ لأن نفى المستقبل يستدعى التحدي ، رغم أنهم آلهة متعددة ، ولو اجتمعوا فلن يخلقوا شيئاً.

ويستمر التحدى في قوله سبحانه : ﴿وَإِن يَسْلُبُهُمُ الذُّبَابُ شَيْعًا لاَ يَسْتَنْقِذُوهُ منهُ ضَعُفَ الطَّالِبُ وَالْمَطْلُوبُ ﴿ ﴿ ﴾

أى: لو أخذ الذبابُ بساقه الرفيعة شيئاً مما يملكون لَمَا استطاعوا أنْ يستخلصوه منه.

وهكذا ، يتضح أن الحق سبحانه وحده هو الخالق لكل شيء وتلزم عبادته وحده لا شريك له ، وهو جَلَّ وعلا المتفرد بالربوبية والألوهية ، وهو القيهار المتكبر ، والغالب على أمره أبداً ، فكيف يكون مَنْ دونه مساوياً له؟ لذلك لا شريك له أبداً .

۸۸۸ ....

# ولذلك يقول الحق سبحانه: ﴿ أَيُشْرِكُونَ مَا لا يَخْلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ }

أيشركون في عبادة الله من لا يخلقون شيئاً ، وهم أنفسهم مخلوقون لله إن مَن أشركوا بالله الأصنام فعلوا ذلك بالوهم ، وتنازلوا عن العقل ، وكان الواجب أن يكونوا عقلاء ، فلا يتخذون من الأصنام آلهة.

والخَلْق ـ كما نعلم ـ أول مرتبة من مراتب القدرة ، فإذا كانت الأصنام التي اتخذها هؤلاء شركاء لا تخلق شيئاً بإقرارهم هم ، فكيف يعبدونها؟ إنها لا تخلق شيئاً بدليل أنها لا تتناسل ، بل إذا أراد العابدون أن يزيدوا صنماً ، صنعه العابدون بأنفسهم.

وفي آية أخرى يقول تعالى: ﴿ أَمْ جَعَلُوا لِلَّهِ شُرَكَاءَ خَلَقُوا كَخَلَقِهِ فَتَشَابُهُ الْخَلْقُ عَلَيْهِمْ قُلِ اللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ ١٠٠٠ ﴾ [الرعد]

أى: لو كان هؤلاء الشركاء قد خلقوا شيئاً مثل خَلق الله ، لكان لهم أن يعقدوا مقارنة بين خَلق الله وخَلق هؤلاء الشركاء ، ولكن هؤلاء الشركاء الذين جعلوهم مشاركين لله في الألوهية لا يقدرون على خَلق الشيء ، فكيف يختارونهم شركاء لله ؟

ولذلك يقول الحق سبحانه:

﴿ هَذَا خَلْقُ اللَّهِ فَأَرُونِي مَاذًا خَلْقَ الَّذِينَ مِن دُونِهِ [ ] ﴿ القمان ]

والحق سبحانه يعرض علينا في سورة النمل خَلْق الله ، وهو مُشَاهد للناس جميعاً ، ولكن الحق سبحانه يُفصل الأمر لعل الناس يتذكّرون: ﴿ أَمَّنُ خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُم مِن السَّمَاءِ مَاءُ فَأَنْبَتنا بِهِ حَدَائِقَ ذَاتَ بَهْجَةً مَّا كَانَ لَكُم أَن تُنْبِتُوا شَجَرَهَا أَإِلَهُ مِع اللّهِ بَلْ هُمْ قَوْمٌ يَعْدِلُونَ ﴿ آَ ﴾ [النمل]

- 419

﴿ أَمَّن جَعَلَ الأَرْضَ قَرَارًا وَجَعَلَ خِلالَهَا أَنْهَارًا وَجَعَلَ لَهَا رَوَاسِي وَجَعَلَ بَيْنَ البَّح الْبَحْرَيْنِ حَاجِزًا أَإِلَهٌ مَّعَ اللَّهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لا يَعْلَمُونَ (١٠٠٠) ﴾

ومادام أن الله تعالى ادَّعى مسألة الخَلْق لنفسه سبحانه ، ولم يَقُمُ لهذه الدعوى منازع ، فقد ثبتت له سبحانه إلى أنْ يدعيها غيره ﴿ أَإِلَهُ مُعَ اللّهِ ۞ ﴾ [النمل]

فإن كان هناك إلى آخر خلق الخَلق ، فأين هو : إما أنه لم يَدْرِ بهـذه الدعوى ، أو درى بها وجَبُن عن المواجهة ، وفي كلتا الحالـتين لا يصلح إلها ، وإلا فَلْيَأْت هو الآخر بخَلْق ومعجزات أعظم مما رأينا.

فإذا قال الله تعالى: أنا الله ، ولا إله غيرى ، والخَلْق كله بسمائه وأرضه صنعتى ، ولم يوجد معارض فقد ثبتت له القضية.

فالحق سبحانه يريد أن يبنى التصور الإيماني على جذور ثابتة في النفس البشرية ؛ لأن الإنسان الذي يُفاجأ بهذا الكون ، وفيه سماء بهذا الشكل بلا عَمد ، وتحتها الكواكب ، وأرض مستقرة ، بالله ألا يفكر فيمَن صنع هذا؟

والله لو أن واحداً استيقظ من نومه ووجد سرادقاً قد نُصب في الميدان ليلاً لوقف ليسأل: ما الحكاية؟ فما بالنا بواحد فتح عَينيه فوجد هذا الكون المنتظم الذي يعطيه أسباب الحياة؟

ولو أن إنساناً وقعت به طائرة في صحراء ، ولم يجد فيها ماء ولا شجراً ولا أناساً ، ولأنه مُجِهد غلبه النوم ، فاستيقظ فوجد مائدة عليها أطايب الطعام بالله قبل أن يمد يده لينتفع بها ألا يجول فكره فيمَن صنع هذه؟

إن دهشته من الحدث تجعله يفكر فيمن جاء بها قبلما يذوق الطعام رغم أنه جوعان ، فكذلك الناس الذين فتحوا عيونهم فوجدوا هذا الكون العجيب ، وبعد ذلك لم يدَّع أحد منهم أنه خلقه.

مغادينا

ولو كان أحد قد ادَّعى أنه خلقه لكانت المسألة تسهل ، لكن أحداً لم يدَّع صُنِّعه ، هذا الكون الذي نراه جميعاً بانتظامه الراثع وقوانينه الثابتة. هل قال أحد : إننى صنعته ؟ لا .

إذن : فالذى قبال: إننى صنعته تَسْلَم له الدعوة ، حتى يأتى واحد آخر يقول : أنا الذى صنعتُه ، لم يحدث هذا قط برغم وجود الملاحدة والمفترين على الله.

ولذلك جاء قوله تعالى: ﴿ أَمَّنْ خَلَقَ السَّمُواتِ وَالأَرْضَ ٢٠٠٠ ﴾ [النمل] كأن الحق يقول: إن لم أكُن أنا الذي خلقت ، فمن الذي خلق إذن؟ ولم يجرؤ أحد على أن ينسب الكون لنفسه ؛ لأن الكفار والملاحدة لا يستطيعون خلق شيء تافه من عدم.

ومثال ذلك كوب الماء الذي تركه الله ولم يخلقه على الصورة التي هو عليها ، كي يصنعوه ليفهموا أن كل شيء تم بخَلْقه سبحانه كوب الماء ، هذا شيء أترف الحياة ، وقبل أن تتم صناعة الكوب كنا نشرب ، ولم يكُنْ هناك شجر يطرح ويثمر أكواباً ، بل صنعه إنسان أراد أنْ يُترف الحياة.

فإذا كان هذا الشيء الصغير له صانع ، جال في نواحي علوم شتى وفي المادة ، ثم نظر إلى الأرض حتى وجد المادة التي عندما تصهر تعطى هذه الشفافية واللمعان ، فجرب في عناصر الأرض فلم يجد إلا الرمل ، واكتشف هذه المادة ومزجها بمواد أخرى لصهرها وإذابتها ، واحتاجت صناعة الكوب إلى معامل وعلماء.

كل هذا من أجل الكوب الصغير الذي قد تستغنى عنه ، انظر ما يحتاجه لصنعه ؟ احتاج طاقات جالت في جميع مواد الأرض ، وإمكانات صناعية وأناساً يضعون معادلات كيماوية ، فما بالنا بالأشياء الأصلية ، وكم تحتاج؟

197

إن كل صنعة تحتاج على قدرها ، ولم يقُلُ أحد: إننى صنعتها. فيقول الحق: من الذى صنع كل هذا؟ وساعة يطرح سؤالاً فهو لا يريد أن يجعل القضية إخبارية منه ، وهو القادر أن يقول: أنا الذى خلق السماء والأرض. فماذا يفعل المسئول؟ إنه يتخبط في إجابته ، ثم في النهاية لا يجد إلا الله.

وجاء هنا بالحاجة المباشرة ﴿فَأَنْبَتُنّا بِهِ حَدَّائِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ ﴿ النَّهُ النَّالِ النَّظرِ بِمَا فِيهَا مِن خُصْرة ونضارة وطراوة وظلّ وأزهار وثمار ، ولم يختصر الأمر فيقول (لتأكلوا منها) لأن الذي يأكل هو الذي يملك فقط ، لكن جمال المنظر لا يحجزه أحد عن كل مَنْ يرى ، ويستمتع بما يراه ، وكل منا عندما يرى بستاناً جميلاً يسره منظره ، صحيح أنك لا تمدّ يدك لتأكل منه ؛ لأنه ليس ملكك لكن هل يمنعك أحد أنْ تُمتّع به نظرك ، وأنْ تُمتّع أنفك برائحته الجميلة؟ لا.

وهكذا جاء الحق بالنعمة الشائعة لمن يملك ولمن لا يملك ، فقال: ﴿ أَلَّ الْمُحَةِ مِنَ الْمُلْكَ وَنَعْرَفَ أَنْ الحق \_ سبحانه وتعالى \_ حين يمتن بالأشياء يوضح لك: إياك أن تفهم أن الغرض من هذه المسألة أن تأكلها لتملأ بها بطنك فقط ؛ لأن هناك أشياء جميلة لا ننتفع بها أكلاً ، فهناك ألوان من الشجر ليس له ثمرة لكن لا بُدَّ أن له عملاً ، فورقه الجميل قد يفيد في الظل وما يشيعه من رائحة تعطر الجو ، وبه خسب نحتاج إليه ، وبجانب هذا نجد أشجاراً لها ثمار جميلة ننتفع بها .

 ولذلك يقول الحق: ﴿وَهُوَ الَّذِي أَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ نَبَاتَ كُلِّ شَيْءٍ فَأَخْرَجْنَا مِنْهُ خَضِرًا نُخْرِجُ مِنْهُ حَبًّا مُتَرَاكِبًا وَمِنَ النَّخْلِ مِن طَلْعِهَا قِنْوَانَ (١) دَانِيةً وَجَنَاتٍ مِنْ أَعْنَابٍ وَالزّيْتُونَ وَالرُّمَّانَ مُشْتَبِهًا وَغَيْرَ مُتَشَابِهِ انظُرُوا إِلَىٰ ثَمَرِهِ إِذَا أَثْمَرَ وَبَنْعِهِ إِنَّ فِي ذَلِكُمْ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴿١) ﴾

وَيَنْعِهِ إِنَّ فِي ذَلِكُمْ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴿١) ﴾

وسبحانه بديع السماوات والأرض ، سبحانه هو القوى الذى خلق ، وهو حَى الذى خلق ، وهو حَى الذى خلق ، ولا وهو حَى لا يموت ، سبحانه هو الخالق للكون ، والعليم بكل ما فيه ، ولا يحتاج إلى معاونة من أحد.

﴿ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لا إِلَهَ إِلاَّ هُو خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ فَاعْبُدُوهُ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ (١٠٠٠) ﴾

وما دام هو خالق كل شيء وهو الباقى فهو الأحق بالعبادة ؛ لأن العبادة معناها طاعة الأمر وطاعة النهى ، ومادام سبحانه الذى خلق فهو الذى يضع قانون الصيانة للإنسان والكون ، وإنْ خالفت المنهج يفسد الكون والإنسان ، وإذا فسد الكون أو الإنسان فأنت تلجأ إلى منهج الخالق لتعيد لكل منهما صلاحيته ؛ لذلك فهو الأولى بالعبادة.

﴿ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لا إِلَّهَ إِلاَّ هُو ﴿ ٢٠٠٠ ﴾

وهذه شهادة شهد بها لذاته قبل أنْ يخلق كل شيء ، وقبل أن يخلق الملائكة ، وشهدتُ بها ملائكته ، وشهد بها أولو العلم.

يقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ هُو وَالْمَلائِكَةُ وَأُولُوا الْعلْم قَائمًا بِالْقَسْطِ (١٠٠٠)﴾

إذن: فالله شهد بألوهيته من البداية ، ومن أسمائه الحسني "المؤمن" ،

<sup>(</sup>١) الفنو: العِذْق، وهو ذو الشماريخ المكللة بالبلح وجمعه: أقناء وقنوان . القاموس القويم ٢/ ١٣٥ ا.

ونحن مؤمنون بالله ، وربّنا المؤمن بأنه إله واحد ، وهذا الإيمان منه أنه إله واحد يخاطب كل شيء يريده ، وهو يعلم أن أيَّ شيء لا يقدر أنْ يخالفه.

لذلك كان قوال الحق سبحانه: ﴿مَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ إِنَّ اللَّهَ لَقَوِي عَزِيزٌ اللَّهَ عَزِيزٌ اللَّهَ لَا تستطيع ﴿ اللَّهِ اللَّهِ الله لا تستطيع أَنْ تخلق ذباباً ، ولا تستطيع حتى أنْ تردَّ من الذباب ما أخذه ، هؤلاء ما عرفوا لله قدره ، ولو عرفوا قدر الله ما عبدوا غيره.

ومعنى المقدار في حقه تعالى عظمته في صفات الكمال فيه ﴿مَا قَدُرُوا اللّه حَقّ قَدْرِهِ ﴿ الْحَج ] ما عظموه حقّ التعظيم الذي ينبغي له ، وما عرفوا قدره ولو عرفوا ما عبدوا غيره ، ولا عبدوا أحداً معه من هذه الآلهة التي لا تخلق ذباباً ، ولا حتى تسترد ما أخذه منهم الذباب ، فكيف يُسووَوُن هؤلاء بالله ويقارنونهم به عزوجل؟

إنهم لو عرفوا لله تعالى قَدْره الستحيوا من ذلك كله ، لذلك كان قول الحق سبحانه في نهاية الآية ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَقُويٌ عَزِيزٌ (٢٠) ﴿ [الحج] ؛ الأن الحق سبحانه تكلم في المثل السابق عمن انصرفوا عن عبادته سبحانه إلى عبادة الأصنام ، وقال: ﴿ ضَعُفَ الطَّالِبُ وَالْمَطْلُوبُ (٣٠) ﴾

فقال في مقابل هذا الضعف: إن الله لقوى ، قوة عن العابد لأنه ليس في حاجة إلى عبادته ، وقوة عن العبود ، لأنه لو شاء حطّمه ، وما دُمْتم انصرفتم عن الله وعبدتم غيره ، فهذا فيه مضارة ، وكأن هناك معركة ، فإن كان كذلك فالله عزيز لا يُغالب.

وكان النبي الله إذا أثنى على الله تعالى يقول: "سبحانك لا نحصى

498

ثناء عليك ، أنت كما أثنيت على نفسك ١١١١

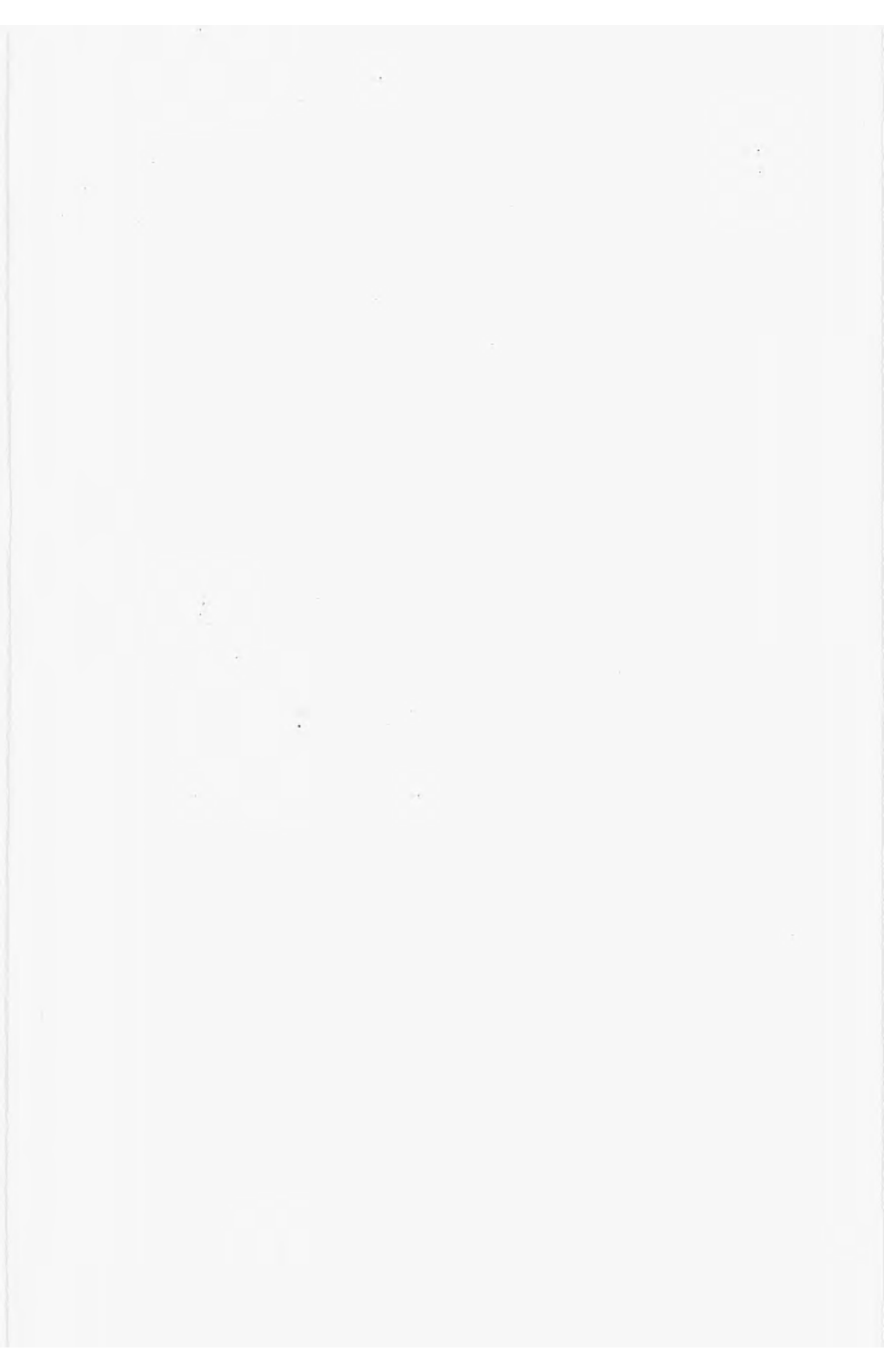
لاذا؟ لأنه لا يملك أحد مهما أُوتِي من بلاغة الأسلوب أن يُتنى على الله الثناء المناسب الذي يليق به سبحانه ، ومن رحمة الله تعالى بعباده أن تحمل عنهم هذه المسألة فأثنى الحق سبحانه على نفسه ، وعلّمنا كيف نُثنى عليه سبحانه.

فإذا ما تحدَّث البليغ وأثنى على الله بفنون القول والثناء ، فإن العَيى الذى الا يجيد الكلام يطمئن ، حيث يُثنى على ربه بما علمه من الثناء ، وما وضعه من صيغ يقولها الفيلسوف ، ويقولها راعى الشاة.

ولولا أن الله تعالى علَّمنا صيغة الحمد في سورة الفاتحة ، فقال: ﴿ الْحَمَّدُ اللهِ وَبُ الْعَالَمِينَ ٢٠ ﴾ [الفاتحة] ما تعلَّمنا هذه الصيغة ، فتعليم الله لعباده صيغة الحمد في ذاتها نعمة تستحق الحمد ، والحمد يستحق الحمد ، وهكذا في سلسلة لا تنهى ، ليظل الحق \_ تبارك وتعالى \_ محموداً دائماً ، ويظل العبدحامداً دائماً .

Y40

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد في مسنده (٦ / ٥٥. ١٢٠) ، وكذا مسلم في صحيحه (٢٨٤) من حديث عائشة رضى الله عنها قالت: فقدت رسول الله عنها للله عنها قالت: فقدت رسول الله عنها للله عنها فوقعت يدى على بطن قدميه وهو في المسجد وهما منصوبتان وهو يقول: «اللهم أعوذ برضاك من سخطك ، و أعوذ بك منك ، لا أحصى ثناء عليك ، أنت كما أثنيت على نفسك".



## ١٥ يوم الفزع الأكبر

ذلك اليوم الذي يقطع أواصر الرحم والنسب ، ويشغل الوالد عن الولد ، ويحول بين المولود والوالد، وتقف كل نفس فيه وحيدة فريدة مجردة من كل عون ومن كل سند ، موحشة من كل قربى ومن كل رابطة.

يقول الحق سبحانه وتعالى:

﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبِّكُمْ وَاحْشُوا يَوْمًا لاَّ يَجْزِى وَالدَّ عَن وَلَدِهِ وَلا مَوْلُودُ هُو جَازِعَن وَالدَهِ شَيْنًا إِنَّ وَعُدَ اللَّهِ حَقِّ فَلا تَغُرُّنَكُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا وَلا يَغُرُّنَكُم بِاللَّهِ الْغُرُورُ [ لقمان]

ساعة يسمع الإنسان أى أمر فيه فتنة ، فلا يظن أنها أمر سىء ، بل عليه أن يتذكّر أن الفتنة اختبار وابتلاء وامتحان ، وعلى الإنسان أن ينجح مع هذه الفتنة ، فالفتنة إنما تضر من يخفق ، ويضعف عند مواجهتها.

والكافرون لا ينجحون في فتنة الأموال والأولاد ، بل سوف يأتي يوم لا يملكون فيه هذا المال ، ولا أولئك الأولاد ، وحتى إن ملكوا المال فلن يشتروا به في الآخرة شيئاً ، وسيكون كل واحد من أولادهم مشغولاً بنفسه.

إن كل امرىء له يـوم القيامة شأن يُلهـيه عن الآخرين ، والكافرون في الدنيا مشغولون بأموالهم وأولادهم.

كما قال تعالى: ﴿ يَوْمَ يَفِرُ الْمَرْءُ مِنْ أَخِيهِ ۞ وَأَمَهِ وَأَبِيهِ ۞ وَصَاحِبَتِهِ وَبَنِيهِ ۞ لِكُلِّ امْرِئَ مِنْهُمْ يَوْمَئِذَ شَأَنَّ يُغْنِيهِ ۞﴾

--- YAV-

لذلك حينما حدَّث رسول الله عَلَى أننا سنُحشَرُ يوم القيامة حُفاة عُراة تعجبتُ السيدة عائشة ، واستحيَتُ من هذا الموقف ، فأخبرها رسول الله عَلَى الله عَلَى

إذن: النفى لنفى الأنساب، لا للأنساب نفسها.

وإن كان نَفَع الأسباب يمتنع لهَ ول الآخرة فقد يتسامى الإنسان فيمنع نَفْعه حتى في الدنيا عن ذوى قرابته إنْ كانوا غير مؤمنين ، وقد ضربها الله مثلاً في قصة نوح عليه السلام وولده ، وخاطبه ربه: ﴿إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلٌ غَيْرُ صَالح ٢٠٠٠) ﴿

اهود]

فامتنع النسب حتى في الدنيا ، فالبنوة ليست بنوة الدم واللحم ، البنوة \_ خاصة عند الأنبياء \_ بُنوة عمل واتباع.

وإذا تأملت تاريخ المسلمين الأوائل لوجدتهم يعتزون بالإسلام لا بالأنساب ، فالدين والعقيدة هما اللَّحْمة ، وهما الرابطة القوية التي تربط الإنسان بغيره ، وإنَّ كان أدنى منه في مقاييس الحياة.

قرأنا في قصة بدر أن مصعب بن عمير (٢) \_ رضوان الله عليه \_ وكان فتى قريش المدلل ، وأغنى أغنيائها ، يلبس أفخر الثياب ويعيش أليَنَ عيشة ، فلما

هذا دینیا

<sup>(</sup>۱) أخرج الإمام أحمد في مسنده (٦/ ٩٠)، والنسائي في سنته (٤/ ١١٤) والحاكم في مستدركه (١١٤/٤) من حديث عائشة والت قال النبي الحديث الله الناس يوم القيامة حفاة عراة غرالاً. فقالت عائشة : يارسول الله، فكيف بالعورات؟ قال: لكل امرىء منهم يومئذ شأن يغنيه قال الحاكم: اصحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه ..

<sup>(</sup>٢) هو: أبو محمد مصعب بن عمير بن هاشم بن عبد مناف، أمه خناس بنت مالك، وقد كان مصعب فتى مكة شباباً وجمالاً، و كانت أمه كثيرة المال تكسوه أحسن ما يكون من الثياب وأرقه، و كان أعطر أهل مكة، كتم إسلامه ولكن انكشف أمره فحبسته أمه وقومه ولم يزل محبوساً حتى هاجر إلى الحبشة. استشهد في يوم أحد، قال عامر بن ربيعة: كان رفيقي من بين القوم، فلم أر رجلاً قط كان أحسن خلقاً، ولا أقل خلافاً منه. إللطبقات الكبير لابن سعد ٣/١٠٩.

أُشرِب قلبه الإيمان زهد في كل هذا النعيم ، وحُرِم من خير أهله ، ثم هاجر إلى المدينة ، وهناك رآه رسول الله عَيْنِ يلبس جلد شاة ، فقال: «انظروا ماذا فعل الإيمان بأخيكم « (١).

وفى المعركة ، رأى مصعب أخاه أبا عزيز (٢) أسيراً فى يد واحد من الأنصار هو الصحابى أبو اليَسر (٣) ، فقال له مصعب: اشدد على أسيرك يعنى : إياك أن يُفلت منك \_ فإن أمه غنية ، وستفديه بمال كثير ، فنظر أبو عزيز إلى مصعب ، وقال: أهذه وصاتك بأخيك؟ فقال: هذا أخى دونك.

إذن : فلا أنساب بينهم ، حتى في الدنيا قبل الآخرة

وفى غزوة أحد ، استشهد مصعب بن عمير ، ولم يجدوا ما يُكفَّنونه فيه إلا ثوباً قصيراً ، إنْ غطّى رأسه انكشفت رجالاه ، وإنْ غطّى رجليه انكشفت رأسه ، فقال النبى الله الله علم الله على الله علم الله على الله

Y99

<sup>(</sup>١) آخرج أبو نعيم في حلية الأولياء (١/ ١٠٨) عن عمر بن الخطاب قال: نظر النبي على إلى مصعب ابن عمير مقبلاً وعليه إهاب كبش قد تنطّق به. فقال على : انظروا إلى هذا الرجل الذي قد نور الله قلبه، لقيد رأيته بين أبوين يغذوانه بأطيب الطعام والشراب، فندعاه حب الله ورسوله إلى ما ترون قال الحافظ العراقي في تخريجه لأحاديث إحياء علوم الدين (٤/ ٢٩٥): "إسناده حسن".

 <sup>(</sup>٢) أبو عزير هو : زرارة بن عمير أخو مصعب بن عمير، له صحبة وسماع من النبي عنه ، واتفق أهل
 المغازى على أنه أسر يوم بدر. انظر الإصابة في تمييز الصحابة لابن جر العسقلاني أترجمة ٧٥٣
 الكني إ.

<sup>(</sup>٣)أبو اليسر أبقتح الياء والسين إ: هو كعب بن عمرو الأنصارى شهد العقبة وبدراً، وله فيها آثار كثيرة، وهو الذي أسر العباس بن عبدالمطلب، كان قصيراً عظيم البطن، صات بالمدينة عام ٥٥ هجرية الإصابة ترجمة ١٢٤٣ .

<sup>(</sup>٤) الإذخر: حشيشة طيبة الراتحة يسقف بها البيوت فوق الخشب، إلسان العرب - مادة : ذخراً.

 <sup>(</sup>٥) حديث متفق عليه. أخرجه البخارى في صحيحه (١٢٧٦)، ومسلم في صحيحه (٩٤٠) من حديث خباب بن الأرت بحك.

والسيدة أم حبيبة بنت أبى سفيان لما أسلمت وها جرت مع زوجها إلى الحبشة ، لكن اتهمها البعض بأنها هاجرت ، لا من أجل دينها ، ولكن من أجل زوجها ، فيشاء الله تعالى أن يُظهر براءتها ، فيتنصر زوجها عبيد الله بن جحش هناك ، وتظل هي على الإيمان ، ولما علم رسول الله على إلا أن يُعوضها فخطبها لنفسه ، ولم ينتظر إلى أن تجيء ليعقد عليها ، فوكل النجاشي ملك الحبشة ليعقد له عليها (١).

وبعد زواجها من رسول الله على أراد أبوها أبو سفيان زيارتها ، وكانت تمهّد فراش رسول الله ، فلما أراد أبو سفيان أنْ يجلس عليه نحّته جانباً، ومنعته أنْ يجلس - وهو كافر - على فراش رسول الله ، فقال: أضناً بالفراش على ؟ فقالت: نعم (٢).

إذن: نَفْع الأنساب بمتنع في الدنيا قبل امتناعه في الآخرة ، لكن الحق - سبحانه وتعالى - تفضل بأن أبقى مطلوبات النسب في الدنيا، ودعانا إلى الحفاظ عليها حتى مع الكافرين ؛ لأنه سبحانه وسع الكافر ، فعلى المؤمن أن يستعه من باب أولى ، فإن رأيت الكافر في شدة ، وقدرت أن تعينه فأعنه.

واقرأ في هذا قبوله تعالى: ﴿وَإِن جُاهَدَاكَ عَلَىٰ أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عَلْمٌ فَلا تُطعْهُمَا وَصَاحِبُهُمَا في الدُّنْيَا مَعُرُوفًا ۞ ﴾

هذا دينا

<sup>(</sup>١) قال ابن الجوزى فى صفة الصفوة (١/ ٣١) : ابعث رسول الله على عمرو بن أمية الضمرى إلى النجاشى ملك الحبشة ليخطبها عليه فزوجها إياه وأصدق عنه النجاشى أربعمائة دينار وبعث بها إلى شرحبيل بن حسنة . وقيل: وكلت خالد بن سعيد بن العاص فزوجها، وذلك سنة سبع من الهجرة".
(٢) أورده ابن الجوزى فى صفة الصفوة (١/ ٢٣): اأن أبا سفيان قال لابنته أم حبيبة بعد أن طوت فراش

١٦ اورده ابن الجورى في صفه الصفوة (١٠ ١٠١٠ ١٠١٠ ١٠١٠ الله المسال عنى عنه؟ فقالت: بل هو فراش رسول الله رسول الله عنى عنه؟ فقالت: بل هو فراش رسول الله عنى المن وانت امرؤ نجس مشرك. فقال: يا بنية، لقد أصابك يعمدى شرا ومعلوم أن أبا سفيان أسلم فيما بعد في فتح مكة.

فهما كافران ، بل ويريدانك كافراً ، ومع ذلك احفظ لهما حقَّ النسب ، ولا تقطع الصلة بهما.

فأسرع إبراهيم خلف الرجل حتى لحق به ، وأخبره بما كان من عتاب ربه له في شأنه ، فقال الـرجل: نِعْم الربِ الذي يعاتب أحبابه في أمر أعدائه ، وشهد أن لا إله إلا الله وأن إبراهيم رسول الله.

ويرتقى أهل المعرفة بالنسب فيرون أنه يتعدَّى الارتباط بسبب وجودك ، وهو الأب أو الأم ، فالنسب وإنْ كان ميلاد شيء من شيء ، أو تفرُّع شيء من شيء في الأرتباط بسبب من شيء من شيء في الأمن أوجدك بسبب ، وإنما لمَنْ أوجدك بلا سبب الوجود الأول ، فكان عليك أنْ تراعى هذا النسب أولاً الذي أوجدك من عدم ، وإنْ أثبت حقاً للوالدين ؛ لأنهما سبب وجودك ، فكيف بالموجد الأعلى؟

فقول الحق سبحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمْ وَاخْشُوا يَوْمًا لاَ يَجْزِى وَالِدُّ عَن وَلَدِهِ وَلا مَوْلُودٌ هُوَ جَازِعَن وَالِدِهِ شَيْئًا (٣٠٠) ﴾

أى: أن الإنسان لا يمكن أن يجزى عن إنسان مهما بلغت قرابته ، لا يجزى الولد عن أمه أو أبيه ، أو يجزى الوالد عن أولاده.

فعدًل الله يقتضى أن يُحاسب الإنسان بعمله ، وأنَّ يُسأل عن نفسه ، فلا يرمى أحد ذنبه على أحد.

-----

وحول هذه القضية تحدَّث كثير من المستشرقين الذين يبحثون في القرآن عن مأخذ ، فوقفوا عند هذه الآية :

﴿ وَلا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَىٰ ۞ ۞ ﴾

وقالوا: كيف نُوفَّق بينها وبين قوله: ﴿وَلَيَحْمِلُنَّ أَثْقَالَهُمْ وَأَثْقَالاً مِعَ أَثْقَالِهِمْ [العنكبوت]

وقوله تعالى: ﴿ لِيَحْمِلُوا أَوْزَارَهُمْ كَامِلَةً يَوْمَ الْقَيَامَةِ وَمِنْ أَوْزَارِ الَّذِينَ يُضِلُونَهُم بغير علم ألا سَاء مَا يَزِرُونَ ۞﴾

ونقول: التوفيق بين الآية الأولى والآيتين الأخيرتين هيِّن لو فهموا الفرق بين الوزر في الآية الأولى ، والوزر في الآيتين الأخيرتين.

ففى الأولى وزر ذاتى خاص بالإنسان نفسه ، حيث ضلَّ هو فى نفسه ، فيجب أنْ يتحمل وزر ضلاله ، أما فى الآية الثانية فقد أضلَّ غيره ، فتحمَّل وزره الخاص به ، وتحمَّل وزر مَنْ أضلَهم.

لذلك قال الحق سبحانه:

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أَوْ لَوْ كَانَ آبَاوُهُمْ لا يَعْقِلُونَ شَيْئًا وَلا يَهْتَدُونَ (١٧٠)﴾

وهذه الآية تعالج قضية خطيرة في المجتمع الإسلامي ، قضية تقليد الناس لعادات آبائهم ، والتقليد هو نشأة طبيعية في الإنسان ؛ لأن الإنسان حين يخرج للوجود مُمداً بطاقة الحياة ، فهذه الطاقة تريد أن تتحرك ، وحركتها تأتى دائماً وَفَق ما ترى من حركة السابق لها.

فالطفل الصغير لا يعرف أن يده تتناول أشياء ، إلا إذا رأى في البيئة المحيطة به إنساناً يفعل ذلك ، وحين يريد الطفل أن يتحرك فهو يُقلِّد حركة

الذين حوله ؛ ولذلك تجد الأطفال دائماً يُقلِّدون آباءهم في معظم حركاتهم ، وحين يوجد الأطفال مع أجيال متعاقبة تمثل أعماراً مختلفة ، فإن الطفل الصغير يُقلِّد في حركته البدائية خليطاً من حركات هذه الأجيال ، فهو يُقلِّد جدُّه ، ويُقلَّد جـدَّته ، ويُقلَّد أباه وأمه ، وإخوته ، فـتنشأ حركات مـختلطة تمثل الأجيال كلها.

ولذلك ، فاندماج الطفل في أسرة مكونة من آباء وأجداد ، تمثل في الإنسان طبيعة الحياة المتصلة بمنهج الحركة في الأرض وبمنهج السماء ؛ لأن الطفل حين يعيش مع أبيه فقط ، قد يجده مشغولاً في حركة الحياة التي ربما شدَّته عن قيم الحياة أو عن منهج السماء ، لكنه حين يرى أباً لأبيه هو جدَّه قد فرغ من حركة الحياة ، واتجه إلى منهج القيم ؛ لأنه قريب عَهْد فيما يظن بلقاء الله ، فإنَّ كان لا يصلي في شبابه فهو يصلي الآن ، وإنْ كان لا يفعل الطاعات سابقاً ، أصبح يفعلها الآن.

وهكذا يرى الطفل حركة الحياة الجامحة في الدنيا والتلهف عليها من أبيه ويجد الإقبال على القيم والعبادات من جده ، ولذلك تجده ربما عاون جده على الطاعة ، فساعة يسمع الطفل المؤذن يقول: «الله أكبر " فهو يعرف أن جدَّه يريد أنْ يصلى ، فيلذهب هو ويأتي بالسجادة ويفرشها لجدِّه ، ويقف مُقلِّداً جدَّه ، وإنْ كانت بنتاً ، فنحن نجدها تُقلِّد أمها أو جدتها ، وتضع الغطاء على رأسها لتصلي.

إذن: فاندماج الأجيال يعطى الخير من الحركتين ، حركة مادية الحياة ، وحركة قيم منهج السماء ؛ ولذلك يمتنُّ الحق علينا قائلاً:

﴿ وَجَعَلَ لَكُم مَن أَزُو اجكم بنين وحفدة (٧٠) ﴾ [النحل]

إذن: فتقليد الأجيال اللاحقة للأجيال السابقة أمر تقتضيه طبيعة الوجود.

وحين يدعو الله الناس أن يتبعوا ما يُنزله على الرسل فهو ينهاهم أن يتبعوا تقليد الآباء في كل حركاتهم ؛ لأنه قد تكون حركة الآباء قد اختلَّت بالغفلة عن المنهج أو بنسيان المنهج ؛ لذلك يدعونا ويأمرنا سبحانه أن ننخلع عن هذه الأشياء ونتبع ما أنزل الله ، ولا نهبط إلى مستوى الأرض؛ لأن عادات ومنهج الأرض قد تتغير ، ولكن منهج السماء دائماً لا يتغير ، فاتبعوا ما أنزل الله.

والناس حين يحتجُّون بقولون: بل نتبع ما وجدنا عليه آباءنا ، وتلك قضية تبريرية في الوجود ، ولو كان ذلك حقاً وصدُّقاً ، ومطابقاً للواقع ، لما كرر الله الرسالات ، بعد أنْ علَم آدم كل المنهج الذي يريد ؛ لأننا لو كنا نتبع ما ألفينا عليه آباءنا ، لكان أبناء آدم سيتبعون ما كان يفعله آدم ، وأبناء أبناء آدم يتبعون آباءهم ، وهكذا يظل منهج السماء موجوداً متوارثاً فلا تغيير فيه.

إذن: فما الذي اقتضى أن يتغير منهج السماء؟

إن هذا دليل على أن الناس قد غيّروا المنهج؛ ولذلك فقولهم: ﴿نَّتْبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا (٢٠٠٠) [البقرة] هي قضية مكذوبة؛ لأنهم لو اتبعوا ما وجدوا عليه آباءهم ، لظلَّ منهج الله في الأرض مضيئاً غير متأثر بغفلة الناس ولا متأثراً بانحرافات أهل الأرض عن منهج السماء ، وهو تبرير يكشف أنَّ ما وجدوا عليه آباءهم يوافق أهواءهم.

وقوله الحق: ﴿البُعُوا آلِهِ البُقرة] أي: اجعلوا ما أنزل عليكم من السماء متبوعاً ، وكونوا تابعين لهذا المنهج ، لا تابعين لسواه ، لأن ما سوى منهج السماء هو منهج من صناعة أهل الأرض ، وهو منهج غير مأمون.

سنا دينا

وقولهم: ﴿مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا ﴿٢٠٠﴾ [البقرة] أي: ما وجدنا عليه آباءنا ، وما تفتحت عليه عيوننا فوجدناه حركة تُحتذي وتُقتدي .

والحق يُبيِّن لهم أن هذا كلام خاطى، وكلام تبريرى وأنتم غير صادقين فيه ، وعدم الصِّدُق يتضح في أنكم لو كنتم مُتبعين لمنهج السماء ، لما تغيَّر المنهج ، هذا أولاً ، أما ثانياً فأنتم في كثير من الأشياء تختلفون عن آبائكم ، فحين تكون للأبناء شخصية وذاتية فإننا نجد الأبناء حريصين على الاختلاف ، ونجد أجيالاً مُتفسِّخة ، فالأب يريد شيئاً ، والابن يريد شيئاً آخر.

لذلك لا يصح أن يقولوا: ﴿ بَلْ نَتْبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا [٧] ﴿ البقرة] ؛ لأنه لو صح ذلك لما اختلف منهج الله على الأرض ، لكن المنهج اختلف لدخول أهواء البشر ، ومع ذلك نرى بعضاً من الخلاف في سلوك الأبناء عن الآباء ، ونقبل ذلك ونقول: هذا بحكم تغيير واختلاف الأجيال ، أي: أن الأبناء أصبحت لهم ذاتية ؛ ولذلك فالقول باتباع الأبناء للآباء كذب لا يُمثّل الواقع.

والحق ـ سبحانه وتعالى ـ يرد على هذه القضية ؛ لأنها قضية تبريرية لادليل لها من صدق ، ولا برهان لها من واقع.

ويقول سبحانه : ﴿ أَوَ لَوْ كَانَ آبَاؤُهُمُ لَا يَعْقِلُونَ شَيْئًا وَلَا يَهْتَدُونَ (٧٠٠٠) ﴾ [البقرة] أي: أيتبعون ما وجدوا عليه آباءهم حتى ولو كان آباؤهم لا يعقلون ولا يهتدون؟

إذن: الردجاء من ناحيتين ، من ناحية التعقل ، ومن ناحية الاهتداء ، وكل من التعقل وكل من التعقل والاهتداء منفى عن الآباء في هذه الآية ، فأنتم تبعونهم اتباعاً بلا تفكير ، اتباعاً أعمى.

والإنسان لا يطيع طاعةً عمياء إلا لمن يتيقَّن صِدْق بصيرته النافذة المطلقة

حلما دينسا

وهذه لا يمكن أن تتأتى من بشر إلى بشر ، فالطاعة المطلقة لا تصح أن تكون لشيء إلا لمنهج السماء .

وحين تكون طاعة عمياء لمن تثق ببصره الشافى الكافى الحكيم، فهى طاعة مُبصرة وبصيرة فى آن واحد؛ لأنك تحمى نفسك من خطأ بصرك، وخطأ بصيرتك، وتلتزم فى التبعية بمَن تعتقد أن بصره وبصيرته لا يخطئان أبدأ عندها لا تكون طاعة عمياء.

إذن: فالحق - سبحانه وتعالى - يُنبِّههم إلى أنه لا يصحُ أن تقولوا : إنكم تبعون ما وجدتم عليه آباءكم ؛ لأنه يجوز أن يكون آباؤكم لا يعقلون ، ويجوز أن يكون آباؤكم لا يعقلون ، ويجوز أن يكونوا غير مهتدين ، لو كان آباؤكم لهم عقل أو لهم اهتداء ، عند ذلك يكون اتباعكم لهم أمراً سليماً ، لا لأنكم اتبعتم آباءكم ، ولكن لأنكم اتبعتم المعقول والهدى .

وهكذا نجد أن قضية التقليد هي أمر مزعوم ؛ لأنك لا تقلد مساويك أبداً ولكنك تتبع من تعتقد أنه أحكم منك ، وما دام مساوياً لك فلا يصح أن تُقلّده في كل حركة ، بل يجب أن تعرض الحركة على ذهنك ؛ ولذلك فتكليف الله لعباده لم ينشأ إلا بعد اكتمال العقل بالبلوغ.

فهو سبحانه لا يأخذ العقل على غرَّة قبل أن ينضج ، بل لا يُكلَّف الله عبداً إلا إذا نضج عقله ، ولا يُكلَّفه إن لم يوجد له عقلاً ، ولا يُكلَّفه إن لم تكن قوته وراء عقله ، فإن كان الإنسان سليم القوة والعقل فإن تكليفه يكون تاماً ، فسبحانه لا يكلف إلا صاحب العقل الناضج ، والذي لديه قدرة تُمكَّنه من تنفيذ ما اهتدى إليه عقله ، أى : غير مُكره.

فالذى يُكلِّف الإنسان بمقتضى هذه الأشياء هو عالم أن العقل إنْ وُجِد ناضجاً بلا إكراه ، فلا بُدَّ أن يهتدي إلى قضية الحق.

٣٠٦ حذا ديننا

فالحق سبحانه لا يفاجىء الإنسان بتكليف إلا بعد أن يُعدَّه إعداداً كاملاً لأنه لو كلَّفه قبل أنْ ينضج غريزياً ، وقبل أنْ تصبح له قدرة على استبقاء النوع لقال الإنسان : إن الله كلفنى قبل أنْ يُوجد في ذلك ، عندئذ لا يكون التعاقد الإيمانى صحيحاً .

ولذلك يُؤخِّر الحق تكليف لعباده ، حتى يكتمل لهم نُضْج العقل ، ونُضْج الغريزة معاً ، وحتى يدخل الإنسان في التكليف بكل مُقومًاته وبكل غرائزه وانفعالاته ، حتى إذا تعاقد إيمانياً ، فإن عليه أنْ يلتزم بتعاقده .

إذن : فالحق \_ سبحانه وتعالى \_ يريد أنْ يُربَى في الإنسان ذاتيته من فَوْر أنْ يصبح صالحاً لاستبقاء النوع في غيره ، وما دامت قد أصبحت له ذاتية مكتملة ، فالحق يريد أنْ يُنهى عنه التبعية لغيره ، عند ذلك لا يقولن أحد الفعل مثل فعل أبى " .

#### لكن هناك مَنْ قالوا ﴿ نَتَّبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا ١٠٥٠ ﴾ [البقرة]

لاذا يتبعون آباءهم في المنهج الباطل ، والايتبعونهم في باقى أمور الدنيا؟ إذن : فلا شيء قد جعلهم يتبعون ما وجدوا عليه آباءهم إلا الأنهم وجدوا فيه ما يوافق هواهم ، بدليل أنهم انسلخوا عن تبعيتهم الآبائهم في أشياء رأوها في سلوك الآباء وخالفوهم فيها ، وما داموا قد خالفوهم في أشياء كثيرة فلماذا يتبعونهم في الدين الزائف!

إن الله يريد أنَّ يُخلِّص الإنسان من إسار هذا الاتباع ، ويلقت العباد : تعقلوا يا مَن أصبحت لكم ذاتية ، وليعلم كل منكم أنه بنُضْج العقل يجب أنَّ يصل إلى الهداية إلى الخالق الواحد الأحد ، فإن كنت قد التحمت بأبيك في أول الأمر لأنه يعولك ويمدّك ، فهذا الأب هو مجرد سبب أراده الله لك ، ولكن

T.V.

الله هو خالقك ، وهو الذي أنزل المنهج الذي يجب أن تلتحم به لتـصير حياتك إلى نماء وخير .

وهو سبحانه يقول: ﴿وَاخْشُواْ يَوْمُا لاَ يَجْزِي وَالِدُّ عَن وَلَدِهِ وَلا مَوْلُودٌ هُوَ جَازِعَن وَالده شَيْئًا ﴿ ﴾ [ لقمان ]

إن الحق ـ سبحانه وتعالى ـ يُفصّل لنا هذا الأمر بدقة ، فإذا كان الآباء لا يعقلون ، فماذا عن موقف الأبناء ؟ إن على الأبناء أن يُصلحوا أنفسهم بمنهج الحقّ.

و إلاَّ فَلْيُوقِنَ الجميع أنه راجع إلى الله مُحاسَب عن نفسه ، ومسئول عن أفعاله وأعماله ، اقترفها من كسب يده . يقول تعالى: ﴿ إِنَّ وَعُدَ اللّهِ حَقَّ فَلا أَفَعاله وأعماله ، اقترفها من كسب يده . يقول تعالى: ﴿ إِنَّ وَعُدَ اللّهِ حَقَّ فَلا تَغُرُّنَكُم اللّهِ النَّهُ اللهُ الْفَرُورُ ٣٣) ﴾ [القمان]

ويقول سبحانه : ﴿ إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا وَعَدَ اللّهِ حَفَّا إِنّهُ يَبْدَأُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ لِيَجْزِيَ الّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ بِالْقِسْطِ وَالّذِينَ كَفَرُوا لَهُمْ شَرَابٌ مَنْ حَمِيم وَعَذَابٌ أَلِيمٌ بِمَا كَانُوا يَكْفُرُونَ (1) ﴾

فحين يقول سبحانه : ﴿ إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا ۞ [يونس] فهذا إعلام لكل الحَلْق أن كل الأمور معلومة له سبحانه ، فقد أنزل التكليف الذي قد يُطاع وقد يُعصى ، فَمْن أطاع يفرح ، ومَنْ يَعْص يحزن ؛ لأنه سَيَلْقي عقاب العصاة حين يرجع إلى الله .

فالطائع بفرح بجزاء الله له ، وعلى العاصى أنْ يراجع نفسه قبل أنْ يرجع إلى الله ، ولتعلم أن وعد الله حق ؛ لأنه سبحانه يملك سا يَعد به ، وسبحانه سُزَه عن الكذب والخديعة ؛ لأنه القائل: ﴿ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللّهِ قِيلاً (١٠٠٠) ﴾ [النساء] وهو سبحانه أقوى مما خلق ومتن خلق ، ولا تخونه إمكاناته ، لأنه يملك الكون كله.

٣٠٨=

والرجوع إلى الله يُطمئن الملتزمين بمنهج الله إلى أن هناك بَعْثاً وحساباً ؟ لأن المؤمن المطيع لا بُدَّ أنْ ينال حُسن الثواب ، وأنْ ينال العاصى الشرير الذى شقيت الدنيا كلها بعصيانه العقاب ؟ ولذلك لا بُدَّ من الإعادة ؛ ليجزى الله كل واحد بعمله بالقسط.

يقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقَّ فَلا تَغُرَّنَكُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا وَلا يَغُرُّنَكُم بِاللَّهِ الْغَرُورُ (٣٣)﴾

فعرض الدنيا ومتاعها كالماء المالح ، كلما شربت منه ازددت ظمأ ، فالإنسان من هؤلاء يخدع نفسه ويغشها ، ويغتر بالمال والأولاد ، وينسى أن الحياة تسير بأمر من علك الملك كله ، فهو يأخذ مسألة الحياة في غير موقعها ، فالغرور بالمال والأولاد في الحياة أمر خادع ، فالإنسان يستطيع أن يعيش الحياة بلا مال أو أولاد.

ومَنْ يغتر بالمال أو الأولاد في الحياة يأتي يوم القيامة ويبجد أمواله وأولاده حسرة عليه ، لماذا؟ لأنه كلما تذكّر أن المال والأولاد أبعداه عمّاً يؤهله لهذا الموقف فهو يعانى من الأسى ، ويقع في الحسرة .

ولنا أن نسأل: ما الغرور؟ إن الغرور هو الإطماع فيما لا يصح ولا يحصل ، فعندما تقول لواحد والعياذ بالله: «أنت مغرور» فأنت تقصد أنه يسلك سبيلاً لا يُوصِّله إلى الهدف المنشود. إذن: فالغرور هو الإطماع فيما لا يحصل ، ولذلك يُسمِّى الله الشيطان «الغرور».

﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ إِنَّ وَعُدَ اللَّهِ حَقِّ فَلا تَغُرِّنَكُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا وَلا يَغُرَّنَكُم بِاللَّهِ الْفَرُورُ وَ إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُو فَاتَخِذُوهُ عَدُواً إِنَّمَا يَدْعُو حِزْبَهُ لِيَكُونُوا مِنَ الشَّيْطِ وَ السَّيْطِ اللَّهُ عَدُولًا إِنَّمَا يَدْعُو حِزْبَهُ لِيَكُونُوا مِنَ الشَّيْرِ وَ إِنَّ الشَّيْرِ وَ ﴾ أصْحَابِ السُّعِيرِ وَ ﴾ [فاطر]

W-9

إنه الشيطان الذي يُزيِّن للناس بعض الأمور ، ويحثُّ الخلق ليطمعوا في حدوثها ، وعندما تحدث فإن هذه الأمور لا صواب فيها ، فهي مما زيَّنه الشيطان لذلك فحصيلتها لا تتناسب مع الطمع فيها.

والحق سبحانه يقول عن الدنيا : ﴿اعْلَمُوا أَنَّمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا لَعِبٌ وَلَهُو وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرٌ بَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرٌ فِي الأَمْوالِ وَالأَوْلادِ كَـمَثَلِ غَيْثُ أَعْجَبُ الْكُفَّارَ نَبَاتُهُ ثُمُ يَهِيجُ (١) فَتَرَاهُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَكُونُ حُطَامًا (٢٠٠)

ويُقال عن الرجل الذي ليس له تجربة : "إنه غرِ " فيأتي بأشياء بدون تجربة فلا ينتفع منها ولا تصح . إذن : فكل مادة "الغرور" مأخوذة من إطماع فيما لا يصح ولا يحصل ؛ لذلك سمّى الله الشيطان "الغرور" ؛ لأنه يُطمعنا نحن البشر بأشياء لا تصح ولا تحدث ؛ ولهذا سوف يأتي الشيطان يوم القيامة ليتبرأ من الذين اتبعوه ويتهمهم بالبلاهة :

﴿ وَقَالَ الشَّيْطَانُ لَمَّا قُضِى الأَمْرُ إِنَّ اللَّهَ وَعَدَّكُمْ وَعُدَ الْحَقِ وَوَعَدَّتُكُمْ فَاسْتَجَبَّتُمْ لِى فَلا تَلُومُونِى فَأَخْلَفْتُكُمْ وَمَا كَانَ لَى عَلَيْكُم مِن سُلْطَانِ إِلاَّ أَنْ دَعَوْتُكُمْ فَاسْتَجَبَّتُمْ لِى فَلا تَلُومُونِى فَأَخْلَفْتُكُمْ وَمَا كَانَ لِى عَلَيْكُم مِن سُلْطَانِ إِلاَّ أَنْ دَعَوْتُكُمْ فَاسْتَجَبَّتُمْ لِى فَلا تَلُومُونِى وَلَومُوا أَنفُم بِمُصْرِخِيٍّ إِنِي كَفَرْتُ بِمَا أَشْرَكْتُمُونِي وَلَومُوا أَنفُم بِمُصْرِخِي إِنِي كَفَرْتُ بِمَا أَشْرَكْتُمُونِي وَلُومُوا أَنفُم بِمُصْرِخِي إِنِي كَفَرْتُ بِمَا أَشْرَكْتُمُونِي وَلَومُوا أَنفُم بِمُصْرِخِي إِنِي كَفَرْتُ بِمَا أَشْرَكْتُمُونِي مِن اللَّهُ وَعَلَيْكُمْ مِن اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَعَلَيْكُمْ مَا أَنْ بِمُصْرِخِكُمْ (٢) وَمَا أَنتُم بِمُصْرِخِي إِنِي كَفَرْتُ بِمَا أَنْ بِمُصَرِخِكُمْ (٢) وَمَا أَنتُم بِمُصْرِخِي إِنِي كَفَرْتُ بِمَا أَشْرَكُتُمُونِي وَلَا أَنفُهُ مِن اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُالِمُ لِللَّهُ عَذَابٌ آلِيمٌ (٣) ﴾ ومَا أَنتُم بِمُصْرِخِي إِنِي كَفَرْتُ بِمَا أَنْ بِمُصَرِخِكُمْ وَا أَنفُلُومُ وَا أَنفُومُ اللّهُ وَاللّهُ إِنْ الظَّالِمِينَ لَهُمْ عَذَابٌ آلِيمٌ (٣) ﴾

فما دام الشيطان تولاً هم في الدنيا وزين لهم وأغراهم بعداء الرسل فَلْيتولَهم الآن ، وليدافع عنهم يوم القيامة ، ولكنه يتنصل من المسئولية : ما كان عندي من سلطان عليكم ، لا سلطان حجة تقنعكم أن تفعلوا عن رضاً ، ولا سلطان فَهْر أجبركم به أن تفعلوا وأنتم كارهون ، أنا فقط أشرت ووسوست فأتيتموني طائعين.

هذا دينيا

١) هاج النبت يهيج: أدرك النضج واصفر . وذلك عند تمام نضجه أي يكثر ويزداد أو يببس ويصفر ...
 إالقاموس القويم ٢/٢/١

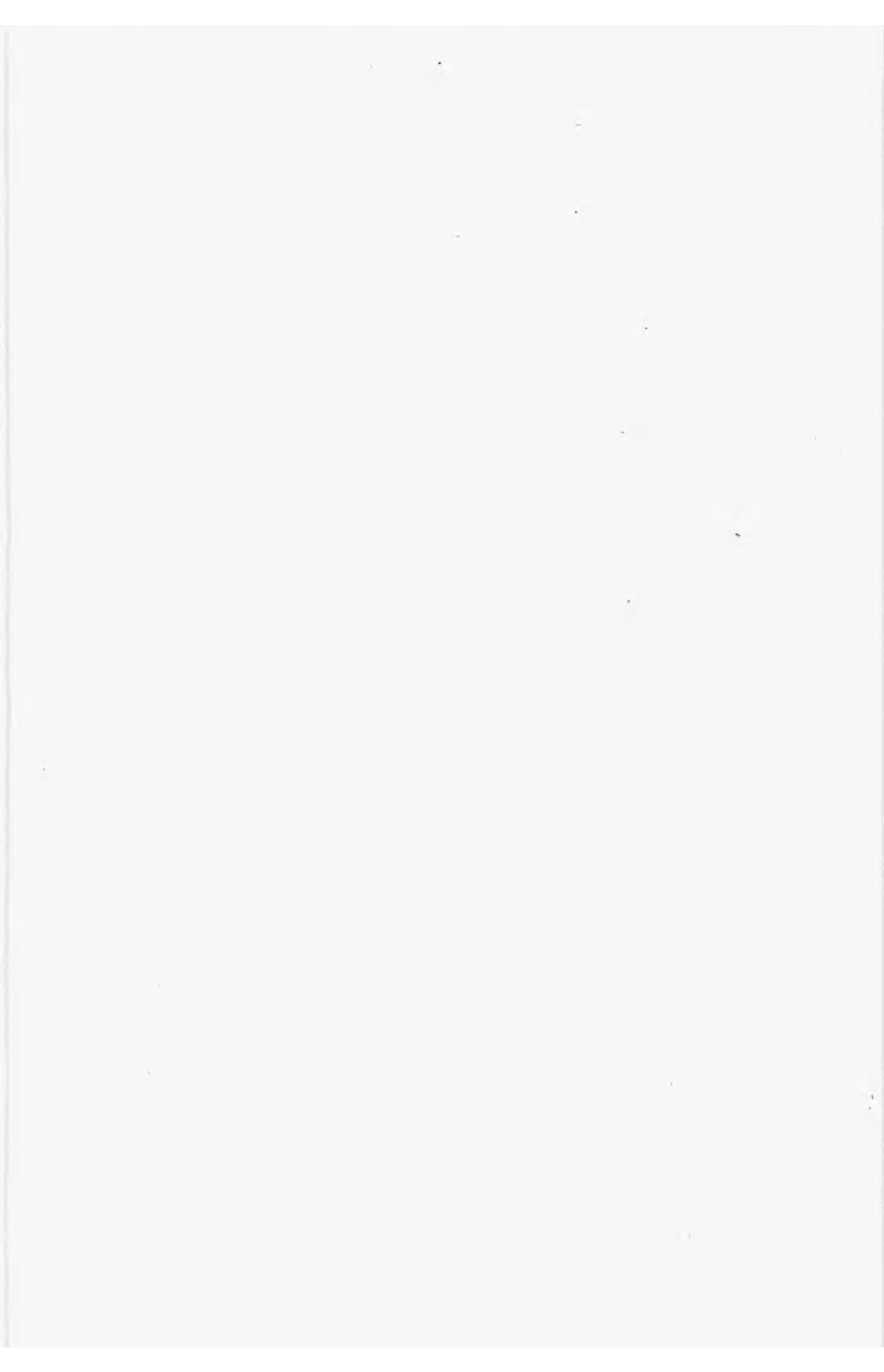
<sup>(</sup>٢) استصرخه : استغاث به . والمصرخ: المغيث المنقذ من يستصرخه (القاموس القويم ١/٣٧٣).

### ﴿مَّا أَنَا بِمُصْرِخِكُمْ وَمَا أَنتُم بِمُصْرِخِيِّ (٢٠) ﴾ [إبراهيم]

أى: نحن في الخيبة سواء ، فلا أستطيع نجدتكم ، ولا تستطيعون نجدتى، لأن الصراخ يكون من شخص وقع في ضائقة أو شدة ، لا يستطيع الخلاص منها بنفسه ، فيصرخ بصوت عال لعله يجد مَنْ يُغيثه ويُخلِّصه ، فإذا ما استجاب له القوم فقد أصرخوه . أى : أزالوا سبب صراحه .

إذن : فالمعنى : لا أنا أستطيع إزالةً سبب صراخكم ، ولا أنتم تستطيعون إزالة سبب صراخى .

لذلك كان الشيطان هو المراد بالغرور الذي يغُرُّ الناس بوساوسه وتزيينه الشر، ثم إذا حلَّ عقاب الله وعذابه تولَّى عنهم وتخلَّى عن مناصرتهم : ﴿ إِنِي كَفَرْتُ بِمَا أَشْرَكْتُمُونِي مِن قَبْلُ إِنَّ الظَّالِمِينَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ (٢٢) ﴾ [إبراهيم]



## ١٦ هل من خالق غير الله؟

يُذكر الحق سبحانه الناس بنعمة الله عليهم ، وهو وحده الرازق ، الذى لا إله إلا هو ، حولهم السماء والأرض تفيضان عليهم بالنعم، وتفيضان عليهم بالرزق ، وفي كل خُطُوة ، وفي كل لحظة فيض ينسكب من خيرات الله ونعمه ، يقيضها الخالق على خُلُقه ، فهل من خالق غيره يرزقهم بما في أيديهم من هذا الفيض العميم ؟

يقول الحق سبحانه:

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اذْكُرُوا نِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ هَلْ مِنْ خَالِقِ غَيْرُ اللَّهِ يَرْزُقُكُم مِنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ لاَ إِلَهُ إِلاَّ هُوَ فَأَنَّىٰ تُؤْفَكُونَ ٣﴾

الذِّكْر هو الحفظ من النسيان ؛ لأن روتين الحياة يجعلنا ننسى المسبّب للنعم فالشمس تطلع كل يوم ، كم منّا يتذكر أنها لا تطلع إلا بإذن الله فيمشكره ، والمطر ينزل كل فترة ، من منّا يتذكر أن المطر يُنزِله الله فيشكره ، فالذكر يكون باللسان والقلب .

والله مستور ، ولكن نعَم الله مستور عَنَّا ، وعظمته أنه مستور ، ولكن نعَم الله سبحانه تدلُّنا عليه ، فبالذكر يكون في بالنا دائماً ، وبنعمه يكون ذِكْره وشكره دائماً.

والحق \_ سبحانه وتعالى \_ يطلب من الناس أنْ يذكروا النعمة التي أنعمها

717

إن ذِكْر الله المنعم يعطينا حركة الحياة في كل شيء ، فـذِكْر الله يُوجِـد في القلوب الخشـوع ، ويُقلِّل من المعاصى ، وينتفع الـناس كل الناس به ، ويجعل حركة الحياة مستقيمة .

وحين يقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ اذْكُرُوا نِعُمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ ﴿ ﴾ [فاطر] معناها : اذكروني حتى بالنعمة التي أنعمت عليكم.

والذِّكْر هو استحضار الشيء إلى الذِّهْن؛ لأن الغفلة تبطراً على الإنسان وعليه ألا يستمر فيها، وبعض أهل الإشراق والشطح يتلاعبون بالمواجيد النفسية، فيقول واحد منهم: يعلم الله أنّى لست أذكره.. وحين يسمع الإنسان هذا القول قد يُوجّه لصاحبه التأنيب والنقد العنيف، لكن القائل يحلل الأمر التحليل العرفاني، فيكمل بيت الشعر بالشطر الثاني:

#### إِذْ كَيُّفَ يِذِكُرِهُ إِذْ لَسْتُ أَنْسَاهُ

فالذكر هو حِفظ الشيء أو استحضاره ، فإذا كان حِفظ الشيء فهو حِفظ الذاته ، لكن الاستحضار يكون لمعنى الشيء .

إذن : هناك فَرْق بين حفظ الشيء واستحضار الشيء ، هذا هو معنى الذكر ، وقد يكون الذكر بمعنى القول ؛ لأنك لا تقول الشيء إلا بعد أنَّ تستحضره .

ولذلك نجد في تكوين الجهاز العصبي الأعلى ; ذاكرة ، وحافظة ، ومُخيلة . ومن عجيب أمر التكوين الخلقي أنْ تمرَّ أحداث على الإنسان في زمن مضى ، ولا يذكرها الإنسان للدة طويلة تصل إلى سنوات ، ثم يأتي للإنسان ظرف

۳۱٤ - الایتنا

من تداعى المعانى ، فيذكر الإنسان هذا الشيء الذي حدث منذ عشرين عاماً .

إذن: فالشيء الذي أدركه الإنسان منذ عشرين سنة على سبيل المثال لم يذهب، ولو ذهب ما ذكره الإنسان ، لكنه غاب فقط عن الذهن عشرين عاماً أو أكثر ، فلما تداعت المعانى تذكّره الإنسان ، ومعنى ذلك أن هذا الشيء كان محفوظاً عند الإنسان وإنْ توارى عنه مدة طويلة .

فالـذاكرة \_ إذن \_ معناها أن يستدعى الإنسان المحفوظ ليصير فى بورة شعوره . مثال ذلك : حادث وقع بين إنسان وآخر منذ أكثر من عشرين عاماً ، ونسى الإنسان هذا الحادث ، فلما التقى بصديقه ، وجلسا يتذاكران الماضى تذكر الصديق الحادث الذي حدث له منذ أكثر من عشرين عاماً.

إذن: فالحادثة لم تذهب من الذاكرة ، ولكنها محفوظة موجودة في حواشي الشعور البعيدة ، وكلما بَعُد الإنسان في الزمن يبدو وكأنه نسى الحادثة ، لكن عندما يأتي تداعي المعاني فالحادثة تأتي في بُؤرة الشعور ، فإذا ما جاءت في بؤرة الشعور من حواشي الشعور حيث مخزن الحافظة ، يتذكرها الإنسان ، وهذه هي قوة الخالق جل وعلا.

وانطباعات الإنسان في نِعَم الله لا تُنسى أبداً ، وهي موجودة عند الإنسان ولكنها تريد من الإنسان أنْ يستدعيها من الحافظة ويطلبها.

ولْنَرَ دقة الأداء القرآنى: ﴿ اذْكُرُوا نِعْمَتَ اللّهِ عَلَيْكُمْ (٣) ﴾ [فاطر] ، فسبحانه وتعالى يقول هنا: نعمة . مع أن نعم الله كثيرة ، ولكن الله قد آثر أنَّ يأتى بالمفرد ولم يأت بالجمع ، وذلك ليبين للإنسان أن أية نعمة فى أية زاوية من حياة الإنسان تستحق أنَّ يذكرها الإنسان .

مدًا ديننا - ٣١٥

فالحق سبحانه يريد أنَّ يلفتنا إلى أن كل نعمة واحدة لو استـقصـيت عناصرها وتكوينها لوجدت في طيانها نعَماً لا تُعَدُّ ولا تُحصَى.

فنعُم الله كثيرة ، ولكن ليتذكر الإنسان ولو نعمة واحدة هي نعمة الإيجاد من عدم ، أو نعمة البصر ، أو السمع ، وكل نعمة من هذه النعم تستحق من الإنسان أن يتذكرها دائما ، ولا تطرد نعمة نعمة أخرى ، فما بالنا إذا كانت النعم كثيرة ؟

ولو تمعن الإنسان في كل نعمة لاحتاجت إلى أن يتذكرها دائماً ، أو أن النعمة السم للجنس كله ، لأن المفرد يُطلق على كل الجنس ، مثل الإنسان فإنها تُطلق على كل وخالد.

وكلمة «النعمة» قد تُنسب إلى سببها كنعمة سببها مروءة واحد من البشر وهى محدودة بمقدار الأثر الذى أحدثته ، لكن نحن هنا أمام نعمة المسبب وهو الله ، ولابد أن تناسب نعمة الله جلال وجمال عظمته وعطائه .

فكل نعمة على انفراد تستحق أن نشكر الله عليها ، فكُلُّ نعمة مفردة في عظم وضخامة تستحق الشكر عليها ، أو أن نعمة الله هي كل فينضه على خَلقه ، فأفضل النعمة أنه ربنا.

يقول الحق سبحانه عن نعمة الله على عباده : ﴿ وَآتَاكُم مِن كُلِّ مَا سَأَلْتُمُوهُ وَإِن تَعُدُّوا نِعْمَتَ اللّهِ لا تُحْصُوهَا إِنَّ الإِنسَانَ لَظَلُومٌ كَفَّارٌ (٢٠٠٠) ﴾ [إبراهيم]

فنحن أمام ثلاثة عناصر: نعمة ، ومنعم ، ومنعم عليه . أما من جهة النعمة وأفرادها فلن يقدر البشر على إحصائها لأنها فوق الحصر ، ومن جهة المنعم فهو غفور رحيم ، ومن جهة المنعم عليه فهو ظلوم كفار ، لماذا يأتى الله لنا بمثل هذه الحقائق؟

۳۱۶ - هـ اديننـ

إنه سبحانه لو عاملنا بكُفُرنا وجُحودنا وظُلْمنا لمنع النعمة ، ولكن استدامة نعمة الله علينا فَضَلُ منه ورحمة ؛ لأنها تشملنا حتى ولو كُنَّا ظالمين ، أو كُنَّا كفاراً.

ولذلك ، فعندما يرتكب الإنسان ذنباً فإن أهل الإيمان يقولون له : لاتياس ، فربك هو ، هو ، إنه غفور رحيم . ولذلك لا تستحى أيها العبد أن تطلب من ربك شيئاً على الرغم من معصيتك ، فالله غفور رحيم.

فالحق سبحانه لا يتخلى عن العاصين ، فيمنع عنهم النعم ، فهو الذي استدعاهم جميعاً إلى الوجود.

والحق سبحانه أعطانا مما نسأل قبل أن نسأل ، وأعد الكون لنا من قبل أن نوجد ، وقد سبقت النعمة وجود آدم عليه السلام ، واستقبل الكون آدم ، وهو مُعد لاستقباله .

والحق سبحانه حينما يتحدث عن نعمه يقول:

[النحل]

#### ﴿ وَإِن تَعُدُّوا نَعْمَةَ اللَّهِ لا تُحْصُوهَا (10) ﴾

فمجرد الإقبال على العَدِّ معناه أن الشيء يمكن إحصاؤه ، فإن لم يكُنُ تمكناً لا يُقبِل أحد على عدِّه ، ولا نرى مَنْ حاول عدَّ حبَّات الرمال ، أو ذرات الماء في البحار ،

نعم الله \_ سبحانه وتعالى \_ ظاهرة وخفية لا يمكن أن تُحصى ، ولذلك لا يُعمَّل أن تُحصى ، ولذلك لا يُقبَل أحد على إحصائها ، فليست هناك إرادة أو قدرة تستطيع أن تُحصِى عطاءات الله التى فوق العدِّ والحدِّ.

وعلى الرغم من التقدم وصناعة الحاسب الآلي «الكمبيوتر» لم يستطع

---

أحد ، ولم يُقبل أحد على إحصاء نعَم الله في الكون ، ذلك أن العَدَّ والإحصاء يقتضي كلياً له أفراد ، أو كلاً له أجزاء .

وأنت إنْ نظرتَ إلى أيّ نعمة من نعّم الله ، قد تظنها نعمة واحدة ، ولكنك إنْ فصَّلْت فيها ستجدها نعماً متعددة وشتى .

فإنْ أخذت نعمة الماء مثلاً ستجده نعماً متعددة ، فهى مُكوَّنة من عناصر ، كل عنصر فيها نعمة ، وإنْ أخذت نعمة الأرض ستجد فيها نعماً كثيرة مطمورة ، وهكذا تكون كل نعمة من الله مطمور فيها نعم متعددة ولا تُحصى.

والحق سبحانه يعطينا نماذج من نعمه سبحانه :

﴿ اللَّهُ الَّذِي خَلْقَ السَّمُواتِ وَالْأَرْضَ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءُ فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَرُاتِ وَالْأَرْضَ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءُ فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَرُاتِ وَلَا لَكُمْ وَسَخَرَ لَكُمُ الْأَنْهَارَ ٣٠٠ ﴾ ورزقًا لَكُمْ وسَخَر لَكُمُ الْأَنْهَارَ ٣٠٠ ﴾ ورزقًا لَكُمْ وسَخَر لَكُمُ الْأَنْهَارَ ١٠٠٠ ﴾ [إبراهيم]

وأول تلك النعم خَلْق السماوات والأرض ، ثم إذا نظرت لبقية النعم فستجدها قد جاءت بعد خَلق السماوات والأرض ، وشيء من تلك النعم مُتَّصل بالسماء مثل السحاب ، وشيء متصل بالأرض مثل الثمرات التي تُخرجها .

﴿ وَسَخُرَ لَكُمُ الشُّمْسَ وَالْقَمَرَ دَائِبَيْنِ وَسَخَّرَ لَكُمُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ (٣٣) ﴾ [إبراهيم]

وهكذا تكلم الحق سبحانه عن حصر بعض من نعمه الكلية علينا نحن العباد ، سماء ، وأرض ، وماء ينزل ، وثمرات تنبت من الأرض ، وكذلك سخر لنا الشمس والقمر ، والليل والنهار ، وهذا ما يسمى تعديداً لبعض النعم.

۱۸۰ هذا دیتنا

ويُحدَّثنا الحق سبحانه عن تفصيل نعمة الله في خَلَق السماء والأرض ورزق الله سبحانه وتعالى الذي ينتج من تفاعل الماء النازل من السماء مع مُكوِّنات الأرض، فيقول تعالى:

﴿ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ فِرَاشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً

والأرض هى المكان الذى يعيش فيه الناس ، ولا يستطيع أحد أن يدعى أنه خلق الأرض أو أوجدها . إذن: فهى آية ربوبية لا تحناج لكى نتنبه إليها إلى جهد عقلى ، لأنها بدهيات محسومة لله سبحانه وتعالى:

وقوله تعالى : ﴿فِرَاشًاكِ﴾ [البقرة]

توحى بأنه أعد الأرض إعداداً مريحاً للبشر، كما تفرش على الأرض شيئاً تجلس عليه أو تنام عليه ، فيكون فراشاً يريحك ، ونحن نتوارث الأرض جيلاً بعد جيل ، وهي تصلح لحياتنا جميعاً ، ومنذ أنْ خُلِقت الأرض إلى يوم القيامة ستظل فراشاً للإنسان .

قد يقول بعض الناس: إنك إذا نمت على الأرض فقد تكون غير مريحة تحتك ، فيها حصى أو غير ذلك مما يضايقك ، نقول : إن الإنسان الأول كان ينام عليها مستريحاً . إذن : فضرورة النوم ممكنة على الأرض .

وعندما تقدمت الحضارة وزادت الرفاهية ظلت الأرض فراشاً رغم ما وُجِد عليها من أشياء لينة ، فكأن الله تعالى قد أعدها لنا إعداداً يتناسب مع كل جيل ، فكلُّ جيل رُفَّه في العيش بسبب تقدُّم الحضارة كشف الله سبحانه من العلم ما يُطوع له الأرض ويجعلها فراشاً .

ونلاحظ أن الله \_ سبحانه وتعالى \_ في آية أخرى يقول:

719-

## ﴿ جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ مَهُدًا ۞ ﴿ [الزخرف]

والمهد هو فراش الطفل ، ولابد أن يكون مريحاً لأن الطفل إذا وجد في الفراش أي شيء يتعبه ؛ فإنه لا يملك الإمكانات التي تجعله يريحه ، ولذلك تمهد الأم لطفلها مكان نومه ، حتى ينام نوماً مريحاً ، ولكن الذي يمهد الأرض لكل خَلْقه هو الله سبحانه وتعالى ، يجعلها فراشاً لعباده .

وإذا قرأت قوله تعالى: ﴿هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ ذَلُولاً فَامْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِن رِزْقِهِ وَإِلَيْهِ النُّشُورُ ۞﴾

فإن معنى ذلك أن الحق سبحانه جعل الأرض مطيعة للإنسان ، تعطيه كل ما يحتاج إليه ، فالأرض مُسخَرة للإنسان يسعى فيها ويضرب فيها ، ويأكل من رزق الله الناتج منها .

ويأتى الحق - سبحانه وتعالى - إلى السماء فيقول: ﴿وَالسَّمَاءُ بِنَاءُ السَّمَاءُ بِنَاءُ وَيَاتُ السَّمَاء فيقول: ﴿وَالسَّمَاء - وهي فوقك وقك ﴿ [البقرة] ، والبناء يفيد المتانة والتماسك ، أى : أن السماء - وهي فوقك - لا ترى شيئاً يحملها حتى لا تسقط عليك ، إنها سقف متماسك متين.

ويؤكد الحق هذا المعنى بقوله تعالى: ﴿وَيُمْسِكُ السَّمَاءُ أَنْ تَقَعَ عَلَى الأَرْضِ إِلاَّ بِإِذْنِهِ (٥٠٠)﴾

و في آية أخرى يقول: ﴿ وَجَعَلْنَا السَّمَاءَ سَقْفًا مُحْفُوظًا ﴿ ٢٣ ﴾ [الأنبياء]

والهدف من هذه الآيات كلها أن نطمئن ونحن نعيش على الأرض أن السماء لن تتساقط علينا ؛ لأن الله يحفظها ، فمن آيات الحق سبحانه وتعالى في الأرض أنه جعلها فراشاً أى : مُمهدة ومريحة لحياة الإنسان ، وحفظ السماء بقدرته جَلَّ جلاله فهى ثابتة في مكانها ، لا تهدد سكان الأرض وتفرعهم ، بأنها قد تسقط عليهم .

هـذا ديننـا

ثم قال الحق سبحانه وتعالى: ﴿وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءُ فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَرَاتِ رزْقًا لَكُمْ ﴿ ٢٠﴾

فكأن الحق ـ سبحانه وتعالى ـ وضع فى الأرض وسائل استبقاء الحياة ، فلم يترك الإنسان على الأرض دون أنْ يُوفِّر له وسائل استمرار حياته ، فالمطر ينزل من السماء ، والسماء هى كل ما علاك فأظلّك ، فينبت به الزرع والثمر ، وهذا رزق لنا ، والناس تختلف فى مسألة الرزق.

والرزق هو ما يُنتفع به ، وليس هو ما تحصل عليه ، فقد تربح مالأ وافراً ، ولكنك لا تنفقه ولا تستفيد منه ، فلا يكون هذا رزقك ، ولكنه رزق غيرك ، وأنت تظل حارساً عليه ، لا تنفق منه قرشاً واحداً ، حتى تُوصِّله إلى صاحبه .

والرزق في نظر معظم الناس هو المال ، قال على اليقول ابن آدم : مالى مالى ، وهل لك يا بن آدم من مالك إلا ما أكلت فأفنيت ، ولبست فأبليت ، أو تصدقت فأمضيت (١).

هذا هو رزق المال ، وهو جزء من الرزق ، ولكن هناك رزق الصحة ، ورزق الولد ، ورزق في الطعام ، ورزق في البركة ، وكل نعمة من الله سبحانه وتعالى هي رزق ، وليس المال وحده .

فالحق سبحانه وتعالى يريد أنْ يلفتنا إلى أن نفكر قليلاً فيمن خلق هذا الكون ، لنعرف أنه قبل أن يخلق الإنسان خلق له عناصر بقائه.

وقد ربط الحق سبحانه الرزق بالسماء ، فقال سبحانه : ﴿ فَاخْرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَرَات رِزْقًا لَكُمُ ٢٠٠٠ ﴾ [البقرة] ، ليلفتنا إلى أن الرزق ، لا يأتي إلا من أعلى ،

 <sup>(</sup>۱) أخرجه الإسام أحمد في مستده (٤ / ٢٤ ، ٢٤) ، وكذا مسلم في صحيحه (٢٩٥٨) ، والترمذي
 في سنته (٢٣٤٢) وصححه.

وضرب الله المثل بالماء لأنه رزق مباشر محسوس منا ، والماء ينزل من السماء في أنقى صوره مُعَطَّراً ، كل ما يأتينا من السماء فيه عُلُو ، ينزل ليزيد حياة القيم ارتقاءً.

عملية ، لو أراد البشر أن يقوموا بها ما استطاعوا لأنها كانت ستتكلف ملايين الجنيهات لتعطينا ماء لا يكفى أسرة واحدة ، ولكن الله \_ سبحانه وتعالى \_ أنزل من السماء ماء فى أنقى صوره لينبت به الشمرات التى تضمن استمرار الحياة فى هذا الكون .

وبعد أن نفهم هذه النعم كلها والإعجاز الذي فيها ونستوعبها ، يقول الحق تبارك وتعالى : ﴿ فَلا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَندَادًا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ (٢٢) ﴾ [البقرة]

والنّدُ هو النظير أو الشبيه ، وأي عقل فيه ذرة من فكر يبتعد عن مثل هذا ، فلا يجعل لله تعالى أحداً ، فالله واحد في قدرته ، واحد في قدرته ، واحد في حفاته . واحد في صفاته .

ولا توجد مقارنة بين صفات الحق ـ سبحانه وتعالى ـ وصفات الخَلْق ، والله خلق لكل مِنَّا عقلاً يفكر به ، لو عرضت هذه المسألة على العقل لرفضها تماماً ، لأنها لا تتفق مع عقل أو منطق.

فمَنْ ذا الذي يستطيع أنْ يدَّعي أنه خلقكم والذين من قبلكم؟ ومَنْ ذا الذي يستطيع أنْ يدَّعي الله هو الذي جعل الأرض فراشاً ، وجعل السماء سقفاً محفوظاً ، أو أنزل المطر وأنبت الزرع ؟ لا أحد .

إذن: فأنتم تعلمون أن العقل كله لله وحده ، وما دام لا يوجد معارض ، ولا يمكن أنّ يوجد ، فالقضية محسومة للحق تبارك وتعالى .

۳۲۱ حدا دینا

لذلك قال الحق سبحانه:

﴿ لا إِلَّهُ إِلاَّ هُو فَأَنَّىٰ تُوْفَكُونَ ۞ ﴾

وَفِي آية أَخْسِرِي يَقْسُولُ : ﴿ ذَٰلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ خَسَالِقٌ كُلِّ شَيْءٍ لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ فَسَأَنَىٰ تُوْفَكُونَ ﴿ ٢٠٠ ﴾ [غافر]

فالله الذي أعطاكم كلَّ هذه النعم هو خالق كل شيء ، وقد حكم بأنه لا إله إلا هو ؛ ولذلك يقولون : الله آمن بذاته ، وشهد لنفسه أنه لا إله إلا هو .

والحق سبحانه ذو فضل على الناس ؛ لأنه أعطاهم بلا حق لهم عليه ، فهو متفضل في الإيجاد ، ومتفضل في الإمداد ، ومتفضل في التكليف ؛ لأنه كلفك بشيء لا يعود عليه بنفع ، ولكنه يعود عليك أنت بالخير ، ومع أنك أنت المنتفع يجازيك على هذا الفعل ، ويعطيك عليه ثواباً.

فهـذا فضل منه سبحانه ، ومع هذا تجد أن أكثر الناس لا يشكرون الله مع أنهم لو شكروا لعرفوا مزيد النعم عند الله تعالى:

﴿ لَئِن شَكَرْتُم لِأَزِيدَ لَكُم ﴿ ﴾ [إبراهيم]

فالشكر على النعمة يعطينا مزيداً من النعمة ، فنشكره عليها فيعطينا المزيد، وهكذا يظل الحمد دائمًا، والنعمة دائمة، إننا لو استعرضنا حياتنا كلها ، فكُلُّ حركة فيها تقتضى الحمد ، عندما ننام ويأخذ الله ـ سبحانه وتعالى ـ أرواحنا ، ثم يردُّها إلينا عندما نستيقظ ، فإن هذا يوجب الحمد.

﴿ اللَّهُ يَسَوَفَى الأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَالَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهَا فَيُمْسِكُ الَّتِي قَضَىٰ عَلَيْهَا اللَّهُ وَيُوسِلُ الأُخْرَىٰ إِلَىٰ أَجَلِ مُسمَى إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَات لِقُوم يَسَفَكُرُونَ عَلَيْهَا الْمَوْتَ وَيُرْسِلُ الأُخْرَىٰ إِلَىٰ أَجَلِ مُسمَى إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَات لِقُوم يَسَفَكُرُونَ وَلَا المَوْتِ وَيُرْسِلُ الأُخْرَىٰ إِلَىٰ أَجَلِ مُسمَى إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَات لِقُوم يَسَفَكُرُونَ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ مُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّ

to the

وهكذا ، فإن مجرد استيقاظنا من النوم ، وأن الله سبحانه وتعالى ردَّ علينا أرواحنا ، هذا الرد يستوجب الحمد والشكر ، فإذا قمنا من السرير فالله سبحانه وتعالى ـ هو الذى يعطينا القدرة على الحركة ، ولو لا عطاؤه ما استطعنا أنْ نقوم ، وهذا يستوجب الحمد والشكر.

فإذا تناولنا إفطارنا فالله هيَّا لنا طعاماً من فضله ، فهو الذي خلفه ، وهو الذي الله ، وهو الذي رزقنا به ، وهذا يستوجب الحمد.

فإذا نزلنا إلى الطريق يسَّر الله لنا ما ينقلنا إلى مقرِّ أعمالنا وسخره لنا ، سواء كنا نملك سيارة أو نستخدم وسائل المواصلات ، فله الحمد ، وإذا تحدثنا مع الناس فالله سبحانه هو الذي أعطى ألسنتنا القدرة على النطق ، ولو شاء لجعلها خرساء لا تنطق ، وهذا يستوجب الحمد ، فإذا ذهبنا إلى أعمالنا فالله يسرَّ لنا عملاً نرتزق منه لنأكل حلالاً ، وهذا يستوجب الحمد .

وإذا عُـدُنا إلى بيوتنا قالله سخَّـر لنا زوجـاتنا ، ورزقـنا بأولادنا ، وهذا يستوجب الحمد .

إذن: فكلُّ حركة حياة في الدنيا من الإنسان تستوجب الحمد ، ولهذا لا بُدُّ أن يكون الإنسان حامداً دائماً ، شاكراً أبداً ، بل إن الإنسان يجب أن يحمد الله على أيِّ مكروه أصابه ؛ لأنه قد يكون الشيء الذي يعتبره شراً هو عينه الخير .

والحمد والشكر وإن كان شكراً للمنعم سبحانه وثناءً عليه ، فهو أيضاً تجارة رابحة للشاكر ؛ لأن الحق سبحانه يقول: ﴿لَئِن شَكَرْتُمْ لأَزِيدَنَكُمْ ﴿ ﴾ [إبراهيم]

فَمَنُ أَرَادَ الخِيرِ لنفسه وأحب أَن نواصل له النعم فليداوم على حمدنا وشكرنا ، فالشكر يكون لله استدراراً لمزيد نعمه ، لذلك حينما تقول عند نعمة الغير (ما شاء الله لا قوة إلا بالله) يعطيك الله خيراً مما قُلْت عليه ( ما شاء الله لا قوة إلا بالله) ، وإنِ اعترفت بنعمة الله عليك ورددت الفضل إليه سبحانك ذادك.

ويقول الحق سبحانه في آية أخرى:

﴿ فَاذْكُرُ ونِي أَذْكُرْكُمْ وَاشْكُرُوا لِي وَلا تَكْفُرُونِ (١٥٢) ﴾ [البقرة]

نقوله تعالى: ﴿ فَاذْكُرُونِي ٢٥٠٠﴾ [البقرة] أى: كل هذه النعم والفضل عليكم يجب ألاً تنسوها ، أن تعيشوا دائماً في ذكر مَن أنعم عليكم ، فالله سبحانه وتعالى يريد من عباده الذّكر ، وهم كلما ذكروه سبحانه وشكروه شكرهم وزادهم .

والله سبحانه وتعالى يقول في الحديث القدسي:

اأنا عند حُسن ظن عبدى بى ، وأنا معه إذا ذكرنى ، فإن ذكرنى فى نفسه ذكرتُه فى نفسه ذكرتُه فى نفسى ، وإن ذكرنى فى ملأ ذكرتُه فى ملأ خير منه ، وإن تقرّب إلى بشبر تقرّب إليه أليه ذراعاً ، وإن تقرّب إلى ذراعاً تقرّب إلى أثانى بشبر تقرّب إليه فرولة» (١) .

هذه هي رغبة الكريم في أن يعطى بشرط أن نكون أهلاً للعطاء ؛ لأنه يريد أنَّ يعطيك أكثر وأكثر .

فقوله تعالى : ﴿ فَاذْكُرُونِي ٢٥٠٠ ﴾ [البقرة] أى: اذكروا الله فى كُلِّ شىء : فى نعمه ، فى عطائه ، فى ستره ، فى رحمته ، فى توبته .

يقول بعض الصالحين: سمعت فيمن سمع عن حبيبي رسول الله عليها

ا ها الله دينا ا

<sup>(</sup>۱) أخرج الحمد في مسنده (۲ / ۲۰۱، ۲۰۵، ۳۰۶) ، وكذا البخاري في صحيحه (۷۶۰۵ ، ۱) أخرج المخاري في صحيحه (۷۶۰۵ ، ۱) أخرج الحمد في مسنده (۳۲۰۳) من حديث أبي هريرة ولات مقال الترمذي المحديث حديث من حديث أبي هريرة ولات من محيح ".

أنك إذا ما أقبلت على شرب الماء فقسمه ثلاثاً: أول جرعة قُل باسم الله واشربها ، ثم قُلُ الحمد لله وابدأ شرب الجرعة الثانية ، وقُلُ باسم الله ، وبعد الانتهاء منها قل الحمد لله ، ثم قُلُ : باسم الله ، واشرب الجرعة الثالثة ، واختمها بقولك الحمد لله (١).

ف ما دام هذا الماء في جوفك فلن تُحدَّتك ذرة من جسدك بمعصية الله ، جرِّبها يوماً في نفسك ، وقُل : باسم الله واشرب وقُل الحمد لله وكرِّرها ثلاثاً ، فإنك تكون قد استقبلت النعمة بذكر المنعم ، وأبعدَّت عن نفسك حوالك وقوتك ، وأنهيت النعمة بحمد الله.

ولكن ، لماذا الماء ؟ لأن الماء في الجوف أشبع من أيَّ شيء آخر. قوله تعالى: ﴿ وَاشْكُرُوا لِي وَلا تَكْفُرُون (١٥٠٠)﴾

الشكر على النعمة يجعل الله مسيحانه وتعالى ميزيدك منها ، فشكر الله يُذهب الغرور عن نفسك ، فلا تفتنك الأسباب ، وتقول : أوتيته على علم عندى ، ولا تكن كقارون الذى أخذ نعمة الله ونسبها إلى نفسه ، فصار مفتوناً بما امتلك ، وغرق في الغرور .

قال تعالى عنه : ﴿ إِنَّ قَارُونَ كَانَ مِن قَوْمٍ مُوسَىٰ فَبَغَىٰ عَلَيْهِمْ وَآتَيْنَاهُ مِن الْكُنُوزِ مَا إِنَّ مَفَاتِحَهُ لَتَنُوءُ بِالْعُصِّةِ أُولِي الْقُوَةِ إِذْ قَالَ لَهُ قَوْمُهُ لا تَفْرَحْ إِنَّ اللَّهَ لا يُحِبُ الْفَرِحِينَ مَا إِنَّ مَفَاتِحَهُ لَتَنُوءُ بِالْعُصِّةِ أُولِي الْقُوةِ إِذْ قَالَ لَهُ قَوْمُهُ لا تَفْرَحْ إِنَّ اللَّهَ لا يُحِبُ الْفَرِحِينَ وَآحُسِن كَمَا أَحْسَنَ وَابْتَغِ فِيمَا آتَاكَ اللَّهُ الدَّارَ الآخِرَةَ وَلا تَنسَ نَصِيلَكَ مِنَ الدُّنْيَا وَأَحْسِن كَمَا أَحْسَنَ اللَّهُ إِلَيْكَ وَلا تَبْعِ الْفَسَادَ فِي الأَرْضِ إِنَّ اللَّهُ لا يُحِبُ الْمُفْسِدِينَ (٧٧) قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَى عِلْمِ عِندِي . . (٧٨) ﴾

٣٢٦ - هـ قدا دينــا

 <sup>(</sup>١) ذكر الإمام أبو حامد الغزالى في اإحياء علوم الدين ال(٢) ) في آداب الشرب أنه يشرب في ثلاثة أنفاس ، يحمد الله في أواخرها ، ويسمى الله في أوائلها . ويضول في آخر النفس الأول الحمد لله وفي الثاني يزيد ارب العالمين وفي الثالث يزيد الرحمن الرحيم».

فإياك أيسها الإنسان أن تغتر بالأسباب، أو أنك بأسبابك أخذت غير ما يريده الله لك ، فهو سبحانه الذي أعطاك وقد لك ، وكل الأسباب تتفاعل لك بعطاء وتقدير من الله عزوجل .

قاياك أن تنظر إلى الأسباب وتنسى المسبّب ، لأن الله ملك الأشياء التي تحوزها ، والأدوات التي تحوز بها ، بدليل أنه سبحانه حين يشاء يسلبها منك.

فتنبه أيها الغافل ، وإياك أن تظن أن الأسباب هى الفاعلة ، بدليل أن الله سبحانه وتعالى يخلق الأسباب ، ثم يشاء ألا تأتى بنتائجها ، كمَن يضع بذور القطن \_ مشلاً \_ ويحرث الأرض ، ويرويها في مواعيدها ، ثم تأتى دودة القطن لتأكل المحصول .

لذلك قُلنًا: إنك تُحصِّن كل نعمة عندك بقولك عند رؤيتها "بسم الله ، ما شاء الله "، لتتذكر أن هذه النعمة لم تأت بجهدك فقط ، ولكنها جاءت لك أولاً بمشيئة الله سبحانه وتعالى ، وذلك لتبقى عَيْن الواهب حارسة للنعمة التي عندك ، أما حين تنسى الواهب فلن يحفظ تلك النعمة لك .

وأول الحيبة أنْ تشغلك النعمة عن المنعم، وتظن أن ما أنت فيه من نعيم هو ثمرة جَهدك وعملك ، ونتيجة سعيك ومهارتك ، فترك الله قارون لعلمه ومهارته بسبب مقالته ﴿إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَىٰ عِلْمِ عِندِي (٧٠٠) ﴿ [القصص] فليحرص على ماله بما لديه من علم وقوة ، فكانت النتيجة:

﴿ فَخَسَفْنَا بِهِ وَبِدَارِهِ الأُرْضَ (AD﴾ [القصص] ولم ينفعه ماله أو علمه .

فإياك أنْ تغتر أو تنأى بجانبك فتنسى حَمَّد الله على هذه النعمة ، لذلك أمرنا حين نركب السفن مثلاً أن نقول : "بسم الله مُجريها ومرساها " ؛ لأنك ما أجريتها بهارتك وقوتك ، إنما بسم الله الذي ألهم ، وباسم الله الذي أعان ،

وباسم الله الذي تابعني ، ورعاني بعينه ، وما دُمَّتُ تذكر المنعم عند النعمة ، و وتعترف لصاحب الفضل بفضله يحفظها لك .

أما أن تنكرها على صاحبها وتنسبها لنفسك ، فيقول لك : ما دام الأمر كذلك ، فحافظ أنت عليه .

ولذلك يقول تعالى: ﴿ وَلا تَكُفُرُونِ (١٥٠٠) ﴾

أى: لا تستروا نعم الله ، بل اجعلوها دائماً على ألسنتكم ، فإن كل نعمة من نعم الله لو استُقبلت بقولك : "ما شاء الله لا قوة إلا بالله الا ترى في النعمة مكروها أبداً ؛ لأنك حصنت النعمة بسياج المنعم.

أعطيتَ لله حقًّه في نعمته ، فإن لم تفعل وتركتها كأنها منك وأنت مُوجِدها، ونسيتَ المنعم ـ وهو الله سبحانه وتعالى ـ فإن النعمة تتركك.

## ١٧ المعركة الخالدة مع الشيطان

حين يستحضر الإنسان صورة المعركة الخالدة بينه وبين عدوه الشيطان ، فإنه يتحفز بكل قواه ، ويكل يقظته ، ويغريزة الدفاع عن النفس وحماية الذات ، يتحفز لدفع الغواية والإغراء ، تلك هي حالة التعبئة الشعورية ضد الشر ودواعيه ، وضد هواتفه المستسرة في النفس ، وأسبابه الظاهرة للعيان ، إنها حالة الاستعداد الدائم للمعركة التي لا تهدأ لحظة ، ولا تضع أوزارها في هذه الأرض أبداً .

يقول الحق سبحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّ وَعُدَ اللَّهِ حَقِّ فَلا تَغُرَّنَكُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا وَلا يَغُرَّنَكُم بِاللَّهِ الْغَرُورُ ۞ إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُو ٌ فَاتَّخِذُوهُ عَدُوًّا إِنَّمَا يَدْعُو حِزْبَهُ لِيَكُونُوا مِنْ أَصْحَابِ السَّعِيرِ ۞ ﴾ لَيْكُونُوا مِنْ أَصْحَابِ السَّعِيرِ ۞ ﴾

الوعد إنْ كان في خير فهو بشارة بخير يقع ، وإن كان بشر فهو إنذار بشر يقع ، وإن كان بشر فهو إنذار بشر يقع ، ويغلب عليه كلمة «الوعيد» ، ففي غالب الأمر تأتى كلمة "وعد» للاثنين: الخير والشر ، أما كلمة «وعيد» فلا تأتى إلا في الشر .

والوعد : هو إخبار بشيء سيحدث من الذي يملك أن يُحدِث الشيء.

وإنفاذ الوعد له عناصر : أولها الفاعل ، وثانيها المفعول ، وثالثها الزمان ، ورابعها المكانِ ، ثم السبب.

والحدث يحتاج إلى قدرة ، فإن قلت : «آتيك غداً في المكان الفلاني لأكلمك في موضوع كذا» فماذا تملك أنت من عناصر هذا الحدث ، إنك

444

لا تضمن حياتك إلى الغد ، ولا يملك سامعك حياته ، وكذلك المكان الذى تخدَّد فيه اللقاء قد يصيبه ما يدمره ، والموضوع الذى تريد أنْ تتحدَّث فيه ، قد يأتى لك خاطر ألا تتحدث فيه من قبل أن يتم اللقاء .

وهَبُ أَن كل العناصر اجتمعتْ ، فماذا تملك أنت أو غيرك من عناصر الوعد؟ لا شيء أبداً .

ولذلك يعلِّم الله سبحانه خَلقه الأدب في إعطاء الوعود ، التي لا يملكونها ، فيقول سبحانه :

﴿ وَلا تَقُولَنَ لِشَيْء إِنِي فَاعِلٌ ذَلِكَ غَدًا (٣٣) إِلاَّ أَن يَشَاء اللَّهُ (٤٠) ﴾ [الكهف] وحين تُقدِّم المشيئة فإن حدث لك ما يمنع إنفاذ الوعد فلن تكون كذاباً ، وهكذا يعلمنا ربنا صيانة أخبارنا عن الكذب ، وجعلنا نتكلم في نطاق قدراتنا، وقدراتنا لا يوجد فيها عنصر من عناصر الحدث.

أما إذا قبال الله سبحانه ووعد فلا رادً لما وعد به سبحانه ، لأنه منزَه عن أنْ يُخلف الميعاد ، لأن عناصر كل الأحداث تخضع لمشيئته سبحانه ، ولا تتأبَّى عليه ، ووعده حَقُّ وثابت .

وانظروا إلى الشيطان يوم القيامة عندما يخطب فيمن اتبعوه:

﴿ وَقَالَ الشَّيْطَانُ لَمَّا قُضِي الأَمْرُ إِنَّ اللَّهَ وَعَدَكُمْ وَعَدَ الْحَقِّ وَوَعَدتُكُمُ فَاخْلَفْتُكُمْ وَعَد الْحَقِّ وَوَعَدتُكُمُ فَأَخْلَفْتُكُمْ (٢٠٠) ﴾

فوعُد الله حَقُّ؛ لأنه وَعُد مَّنَ بملك، أما وعد الشيطان فقد اختلف، لأنه وَعْد بما لا يملك، لذلك هو وعد كاذب، لأن الحق سبحانه هو الأمر الثابت الذي لا يتغير. وحين تعد أنت \_ الإنسان \_ إنساناً آخر بخير قادم ، فهل تضمن أنْ تُواتيك ظروفك على أنْ تحقق له هذا الأمر ؟ ولذلك يوصينا الحق سبحانه أن نقول "إن شاء الله" ، وبذلك نرد الوعد لله ، فهو وحده الذي يمكنه أنْ يَعد وينفذ ما يعد به .

أما الشيطان فوعده باطل ، والباطل لجلج ، وحين تحكم به الآن تثبت لك الوقائع عكسه ، وتجعلك لا تصدق ما حكمت به .

ويقول الحق سبحانه :

﴿ يَعِدُهُمْ وَيُمنِّيهِمْ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيْطَانُ إِلاَّ غُرُورًا ١٠٠٠) النساء]

وهذا يعنى أن الشيطان يقدم الوعود الكاذبة لمواليه ، ويخبرهم بشيء يسرُّهم ، فالوعد هو أن يخبر أحد آخر بشيء يسرّه.

والمثال على ذلك نراه في الحياة العادية ، فالإنسان منا يحب ساله الذي قد جاء بالتعب ، والصدقة في ظاهر الأمر تُنقِص المال ، فيقول الحق :

﴿ الشِّيطَانُ يَعِدُكُمُ الْفَقْرَ ( ٢٠٠٠ ﴾

لماذا ؟ لأن الشيطان يُوسوس في صدر صاحب المال قائلاً: إنك عندما تتصدَّق ببعض المال فمالك ينقص ، وويل لمن يرضخ لوساوس الشيطان ؛ لأنه يُورده موارد التهلكة .

والشيطان أيضاً يُقدِّم الأماني الكاذبة في الوساوس ﴿ وَيُمنِيهِم ﴾ [النساء] .
ومثال ذلك ما جاء على لسان المتفاخر على أخيه بلون من الاستهزاء
والعياذ بالله : ﴿ وَمَا أَظُنُ السَّاعَةُ قَائِمَةً وَلَئِن رُدِدتُ إِلَىٰ رَبِي لِأَجِدَنَ خَيْرًا مِنْهَا مُنقَلَبًا

[الكهف]

المتفاخر يقول: ما دام الله قد أعطاني في الدنيا، وما دامت مهمة الله هي

العطاء الدائم، فلا بُدَّ أنْ يعطيني ربى في الآخرة أضعاف ما في الدنيا، ذلك أن سعيد الدنيا هو سعيد الآخرة، فماذا كان جزاؤه ؟

لقد رأى انهيار زراعته ، وعرف سوء مصير الغرور ؛ لأنه استجاب لوعود الشيطان ، ووعود الشيطان ليست إلا غروراً.

﴿ وَمَا يَعِدُهُمُ الشِّيطَانُ إِلاَّ غُرُورًا (١٢٠) ﴾

فما هو الغرور ؟

هناك "غُرور" بضم الغين . و "غَرور" بفتح الغين . والغُرور - بضم الغين - هو الشيء يُصوّر لك على أنه حقيقة ، وهو في الواقع وَهُم . والغَرور - بفتح الغين - هو من يفعل هذا الأمر .

ولذلك فالغَرور هو الشيطان ؛ لأنه يُزِين للإنسان الأمر الوهمى ، ويؤثر مثلما يؤثر السراب ، فالإنسان حين يرى انكسار الأشعة يُخيَّل إليه أنه يرى ماء.

ويقول الحق سبحانه عن ذلك : ﴿كَسَرَابِ بِقِيعَة (١) يَحْسَبُهُ الظَّمَّانُ مَاءً حَتَىٰ إِذَا جَاءَهُ لَمْ يَجِدْهُ شَيْئًا (٣٠) ﴾ [النور]

وكذلك الغرور ، حيث يُزيِّن الشيطان شيئاً للإنسان ويُوهمه أنه سيستمتع به ، فإذا ما ذهب الإنسان إليه فلن بجد له حقيقة ، بل العكس ، ولذلك يُفصل لنا الحق أعمالهُمْ كَسَراب بقيعة لنا الحق أعمالهُمْ كَسَراب بقيعة يَحْسَبُهُ الظَّمْآنُ مَاءً حَتَىٰ إِذَا جَاءَهُ لَمْ يَجِدُهُ شَيْئاً وَوَجَدَ اللَّهَ عِندَهُ فَوَفَاهُ حِسَابَهُ وَاللَّهُ سَرِيعُ الْحساب (٢٦) ﴾

سريعُ الْحساب (٢٦) ﴾

۳۳۲

 <sup>(</sup>١) القاع والقيعة: ما استوى من الأرض وانخفض عسا يحيط به من الجبال والأكسات. فـ "سراب بقيعة الى بمكان منخفض مستو مما يظهر فيه السراب عادة. {القاموس القويم ٢/١٣٧}.

والحق سبحانه يقصُّ علينا قصة عداوة الشيطان لآدم وبنيه منذ بَدْء الخليقة ، فيقول تعالى:

## ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلائِكَةِ اسْجُدُوا لآدُمَ فَسَجَدُوا إِلاَّ إِبْلِيسَ قَالَ أَأْسْجُدُ لِمَنْ خَلَقْتَ طينًا (17)﴾

أمر الله ملائكته بالسجود لآدم ؛ لأنه سيكون أباً للبشر ، وسوف يُسخر له الكون كله ، حتى هؤلاء الملائكة سيكونون في خدمته ، لذلك أسرهم الله بالسجود له سجود طاعة وخضوع لما أريده منكم إذن ؛ السجود لآدم ليس خضوعاً لآدم ، بل خضوعاً لأمر الله لهم .

سجد الملائكة الذين شملهم أمر السجود لأمر الله سبحانه وتعالى ، ولكن إبليس رفض أن يسجد ، وعصى أمر الله ، وقد كان وجود إبليس مع الأعلى منه وهم الملائكة ، مبرراً أكبر للسجود فما دام قد صدر الأمر إلى الأعلى بالسجود فإنه ينطبق على الأدنى .

وقد كان إبليس كما جاء في الأثر يسمى "طاووس الملائكة"(١)، وكان يزهو بخيلاء بينهم، وهذه الخيلاء أو الكبر هو الذي جعله يقع في المعصية ؛ ولأن إبليس خُلق مختاراً، فقد كان مزهواً باختياره لطاعة الله، قبل أن يقوده غروره إلى الكفر والمعصية.

ولذلك لم يكد يصدر الأمر من الله بالسجود لآدم حتى امتنع إبليس تكبّراً منه ، ولم يجاهد نفسه على طاعة الله ، فمعصية إبليس هي معصية في القمة ؛

ا هذا دینا ا

 <sup>(</sup>۱) قال سعيد بن المسيب: كان إبليس رئيس ملائكة سماء الدنيا . وقال ابن عباس : كان إبليس من أشرف الملائكة وأكرمهم قبيلة ، وكان خازناً على الجنان ، وكان له سلطان سماء الدنيا . أورده ابن كثير في تفسيره (٣/ ٨٩).

لأنه ردَّ الأمر على الآمر ، وظن أنه خير من آدم ، ولم يلتزم بطاعة الله ، ومضى غروره يقوده من معصية إلى أخرى ، فطرده الله من رحمته وجعله رجيماً .

ولما عرف إبليس أنه طُرِد من رحمة الله طلب من الله - سبحانه وتعالى - أنْ يُعْسِرى الله عرف إبليس أنه طُرِد من رحمة الله أنْ يُعْسِرى بنى آدم .. حدّد الأماكن يبقيه إلى يوم الدين ، وأقسم إبليس بعزة الله أنْ يُعْسِرى بنى آدم .. حدّد الأماكن التي يأتي منها الإغواء ، فقال : ﴿ ثُمَّ لآتِينَهُم مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِم وَمِنْ خَلْفِهِم وَعَنْ شَمَائِلِهِم وَلا تَجِدُ أَكْثَرَهُم شَاكِرِينَ (١٧) ﴾

فالذي بين اليد هو ما كان إلى الأمام (ومَنْ خَلْفِهِم) أي : من الوراء. و(عَنْ أَيْمَانِهِمْ) أي : من الوراء. و(عَنْ أَيْمَانِهِمْ) أي : من جهة اليسار . أيمانهِمْ) أي : من جهة اليسار . والشيء الذي أمام العالم كله ، ونسير إليه جميعاً هو «الدار الآخرة» .

وحين يأتى الشيطان من الأمام فهو يُشكّكهم في حكاية الآخرة ويُشكّكهم في البعث ، ويحاول أن يجعل الإنسان غير مُقبل على منهج الله ، فيصير من الذين لا يؤمنون بلقاء الله ، ويشكّون في وجود دار أخرى سيّجازى فيها المحسن يإحسانه ، والمسىء بإساءته.

والشيطان - أيضاً - يأتى من الخلف ، وخلف كل واحد منا ذريته ، يخاف ضيعتهم ، فيوسوس الشيطان للبعض بالسرقة أو النهب أو الرشوة من أجل بقاء مستقبل الأبناء ، وفساد أناس كثيرين يأتى من هذه الناحية .

ومثل هذا الفساد يأتى حين يبلغ بعض الناس منصباً كبيراً ، وقد كبرت سنّه، ويُقبِل على الله بشرِّ ، ويظن أنه يترك عياله بخير ، لكن إنْ كنت تخاف عليهم حقاً فأمَّن عليهم في يد ربهم ، ولا تُؤمِّن حياتهم في جهة ثانية.

﴿وَلَيْخُشَ الَّذِينَ لَوْ تَرَكُوا مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرِّيَّةً ضِعَافًا خَافُوا عَلَيْهِمْ فَلَيْتَقُوا اللَّهَ وَلَيْقُولُوا قَوْلاً سَديدًا ۞﴾ ويأتى الشيطان من اليمين ؛ ليُزهد الناس ويصرفهم عن عمل الحسن والطاعة ، واليمين رمز العمل الحسن ؛ لأن كاتب الحسنات على اليمين ، وكاتب السيئات على الشمال ، ويأتى عن شمائلهم ليغريهم بشهوات المعصية.

ونلحظ أن الحق استخدم لفظ ﴿عَنْ أَيْمَانِهِمْ (٢٠٠٠) ﴿ [الأعراف] ، ﴿ عَن شَمَائِلِهِمْ (٢٠٠٠) ﴾ [الأعراف] ، ﴿ عَن شَمَائِلِهِمْ (٢٠٠٠) ﴾ [الأعراف] ولم يأت به "على " لأن «على " فيها استعلاء ، والشيطان ليس له استعلاء أبداً ؛ لأنه لا يملك قوة القهر فيمنع ، ولا قوة الحجة فيقنع.

لقد بلغ الغرور بالشيطان أنَّ تخيّل أنه ذكى ، فشرح لنا خطته ومنهجه فدلَّل لنا على أن حكم الله فيه قد نف ن بأنْ جعل كيده ضعيفاً ، فسبحانه القائل: ﴿ إِنَّ كَيْدَ الشَّيْطَان كَانَ ضَعِفاً (٧٧) ﴾ [النساء]

لقد نبهنا الحق لكيد الشيطان وغروره ، والناصح هو من يحتاط ، ويأخذ المناعة ضد النزغ الشيطاني .

لذلك يقول الحق سبحانه:

﴿ وَلا تَشَبِعُوا خُطُواتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌ مُّبِينٌ (١٦٨) إِنَّمَا يَأْمُرُكُم بِالسُّوءِ وَالْفَحْشَاءِ وَأَن تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لا تَعْلَمُونَ (١٦٥) ﴾

أى : لا تسيروا وراء الشيطان ، فالخطوة هى المسافة بين القدمين عند المشى، أى : بين النقلة والنقلة ، ولا تجعلوا الشيطان قائدكم ؛ لأن الشيطان عداوته لكم مسبقة ، ويجب أن تحتاطوا بسوء الظن فيه ، فهو الذى عصى ربه ، ولا يصح أن يُطاع في أي أمر ، وعداوة الشيطان للإنسان قديمة من أيام آدم.

وهذه العداوة معروفة لنا تماماً ؛ لأنه خرج من الجنة ملعوناً مطروداً ، عكس

آدم الذي قَبِل الله توبته ، وقد أقسم الشيطان بعزة الله لَيُـغوينَّ الكل ، واستثنى عباد الله المخلَصين .

لذلك يجب على الأب كما يُعلّم ابنه علوم الحياة ووسائلها أنْ يُعلّمه قصة العداوة الأولى بين الشيطان وآدم عليه السلام ، ويُعلّمه أن خواطر الخير من الشيطان ، فليكُنْ على حذر من خواطره ووساوسه.

وبذلك يُربَّى فى ابنه مناعة إيمانية ، فيحذر كيد الشيطان ونزُغه ، ويعلم أن كل أمر يخالف أوامر الشرع فهو من الشيطان ، وهذه التربية من الآباء تحتاج إلى إلحاح بها على الأبناء حتى ترسخ فى أذهانهم.

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ الشَّيْطَانَ كَانَ لِلإِنسَانِ عَدُواً مَبِينًا ﴿ آَلُ الإِسراء] أَى: كَانَ ولا يزال ، وإلى يوم القيامة بدليل قوله: ﴿ لَيْنَ أَخُرتُن إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ لَا حَتَنكَنَ (١) ذُرِيَّتُهُ إِلاَّ قَلِيلاً ﴿ آَلَ ﴾ [الإسراء] ﴿ الْإِسراء]

أى: لأتعهدنهم بالإضلال والغواية إلى يوم القيامة .

ويقص علينا الحق سبحانه مقالة الشيطان لربه بعد رفضه السجود لآدم : ﴿قَالَ أَرَأَيْتُكَ هَذَا الَّذِي كَرَّمْتَ عَلَى لَيْن أُخَرِّتُنِ إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ لِأَحْتَنِكُنَّ ذُرِيَّتُهُ إِلاَّ قليلاً (١٣)﴾

أى: أعلمنى ، لماذا فضَّلته على ، وكأن تفضيل آدم على إبليس مسألة تحتاج الى برهان وتبرير ، وكان على إبليس أن ينتظر إجابة هذا السؤال الذي توجَّه به لربه عزوجل ، ولكنه تعجَّل وحمله الغيظ والحسد على أنْ يقول:

 <sup>(</sup>١) احتنك فلاناً: استولى عليه واستماله إليه فلا يخرج عن طوعه . والمعنى: أى لأملكن أمرهم وأستولى عليهم فلا يعصون أمرى . {القاموس القويم ١/ ١٧٥}.

#### ﴿قَالَ أَرَأَيْتَكَ هَذَا الَّذِي كُرَّمْتَ عَلَيَّ لَتِنْ أَخَرْتَنِ إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ لِأَحْتَنِكَنَ ذُرِّيْتُهُ إِلاَّ قَلِيلاً ﴿ ٢٣﴾

وهذا لأن حقده وعداوته لآدم مُسبِّقة فلم ينتظر الجواب.

ومعنى ﴿أَخُرْتُنِ ٢٦ ﴾ الإسراء] أخَرت أجلي عن موعده ، كأنه يعلم أن الله يجعل لكل نفس منفوسة من إنس أو جن أجلاً معلوماً ، فطلب أن يُؤخّره الله عن أجله ، وهذه مبالغة منه في اللدد، والمعاندة ، فلم يتوعدهم ويُهددهم مدة حياته هو ، بل إلى يوم القيامة ، فإن كانت البداية مع آدم فلن ينجو ولن تنجو ذريته أيضاً.

فالعداوة بين إبليس وآدم ، فما ذنب ذريته من بعده؟ لقد كان عليه أن يقصر هذا الحقد وهذه العداوة على آدم ، ثم يوصى ذريته بحمل هذا العداء من بعده، إنه الغيظ الدفين الذي يملأ قلبه.

﴿ قَالَ اذْهَبُ فَمَن تَبِعَكَ مِنْهُمْ فَإِنَّ جَهَنَّمَ جَزَاؤُكُمْ جَزَاءً مُوْفُورًا (١٣) وَاسْتَفْزِزْ مَن اسْتَطَعْتَ مِنْهُم بِصَوْتِكَ وَأَجْلُبْ عَلَيْهِم بِخَيْلِكَ وَرَجِلِكَ وَشَارِكُهُمْ فِي الأَمْوَالِ وَالأَوْلادِ وَعَدْهُمْ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَيْطَانُ إِلاَّ غُرُورًا (١٤) ﴾ [الإسراء]

فاستفزز من استطعت واستخفهم واخدعهم بصوتك ووسوستك أو بصوتك الشرير، سواء أكان هذا الصوت من جنودك من الأبالسة أمثالك، أو من جنودك من شياطين الإنس، الذين يُعاونونك ويساندونك.

﴿ وَأَجْلِبُ عَلَيْهِم بِخَيْلِكَ وَرَجِلِكُ ١٠٠ ﴾ [الإسراء]

أي: صوِّت وصح بهم راكباً الخيل لتفزعهم.

﴿وَشَارِكُهُمْ فِي الْأَمْوَالِ ١٠٠٠﴾

[الإسراء]

فكيف يشاركهم أموالهم؟ بأن يُزيِّن لهم المال الحرام ، فيكتسبوا من الحرام، وينفقوا في الحرام ، والمفروض في الأولاد طهارة الأنساب فدوَّر الشيطان أن يُفسد على الناس أنسابهم ، ويُريِّن لهم الزنا ، فيأتون بأولاد من الحرام. أو: يزين لهم تهويد الأولاد أو تنصيرهم ، أو يُغريهم بقتل الأولاد مخافة الفقر أو غيره ، هذا من مشاركة الشيطان في الأولاد.

وقوله تعالى: ﴿وَعِدْهُمْ ﴿ أَي: مَنْيهِم بِأَمَانِيكَ الْكَاذِبَة، كَمَا قَالَ سَبَحَانُهُ فَي آية أخـــرى: ﴿ الشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ الْفَقْرُ وَيَأْمُرُكُم بِالْفَحْشَاءِ وَاللَّهُ يَعِدُكُم مَّغْفِرَةً مِنْهُ وَفَضْلاً وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ (٢٦٨)﴾

وقوله: ﴿ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيْطَانُ إِلَّا غُرُورًا ١٠٠٠ ﴾ [الإسراء]

أي: لا يستطيع أن يغر بوعوده إلا صاحب العزة والغفلة، ومنها الغرور، أي: يُريِّن لك الباطل في صورة الحق ، فيقولون: غَرَّهُ. وأنت لا تستطيع أبداً أن تصور لإنسان الباطل في صورة الحق إلا إذا كان عقله قاصراً غافلاً ؛ لأنه لو عقل وانتبه لتبيَّن له الحق من الباطل ، إنما تأخذه على غِرَّة من فكره ، وعلى غفلة من عقله.

لذلك ، كثيراً ما يخاطبنا الحق سبحانه بقوله : ﴿ أَفَسلا تَعْسَقِلُونَ ۞ ﴾ [القصص] ، ﴿ أَفَلا يَتَدَبَّرُ وَنَ ﴿ آَفَلا تَتَفَكَّرُ وَنَ ۞ ﴾ [الأنعام] ، ﴿ أَفَلا يَتَدَبَّرُ وَنَ ﴿ آَفَلا تَتَفَكَّرُ وَنَ ﴿ آَفَلا تَتَفَكَّرُ وَنَ ﴿ آَفُلا يَتَدَبَّرُ وَنَ ﴿ آَفُلُونَ اللَّهُ اللَّ

وهذا كله دليل على أهمية العقل ، وحثُّ على استعماله في كل أمورنا ، فإذا سمعتم شيئاً فمرروه على عقولكم أولاً ، فما معنى أنْ يطلب الله منا ذلك؟ ولماذا يُوقظ فينا دائماً ملكة التفكير والتدبر في كل شيء؟

لا شك أن الذى يُوقظ فيك آلة الفكر والنقد التمييز ، ويدعوك إلى النظر والتدبر ، واثق من حُسن بضاعته ، كالتاجر الصدوق الذى يبيع الجيد من القماش مثلاً ، فيعرض عليك بضاعته في ثقة ، ويدعوك إلى فحصها ، وقد بشعل النار ليربك جودتك وأصالتها .

ولو أراد الحق سبحانه أنْ يأخذنا هكذا على جهل وعمى ودون تبصُّر ما دعانا إلى التفكُّر والتدبُّر.

وهكذا الشيطان لا يُمنيك ولايُزيِّن لك إلا إذا صادف منك غفلة ، إنما لو كنت متيقظاً له ، ومستصحباً للعقل ، عارفاً بحيله ما استطاع إليك سبيلاً ، ومن حيله أن يُزيِّن الدنيا لأهل الغفلة ويقول لهم: إنها فرصة للمتعة فانتهزها ، وخُذُ حظك منها فلن تعيش مرتين ، وإياك أن تُصدِّق بالبعث أو الحساب أو الجزاء.

وهذه وساوس لا يُصدِّقها إلا مَنْ لديه استعداد للعصيان ، وينتظر الإشارة مجرد إشارة فيطيع ويقع فريسة لوعود كاذبة ، فإنْ كان يوم القيامة تبرَّ إبليس من هؤلاء الحمقى ، وقال:

﴿ إِنَّ اللَّهَ وَعَدَكُمْ وَعُدَ الْحَقِ وَوَعَدَتُكُمْ فَأَخْلَفْتُكُمْ وَمَا كَانَ لِي عَلَيْكُم مِن سُلْطَانِ إِلاَّ أَن دَعَوْتُكُمْ فَاسْتَجَبْتُمْ لِي فَلا تَلُومُونِي وَلُومُوا أَنفُسَكُم مَّا أَنَا بِمُصْرِخِكُمْ (١) وَمَا أَنتُم بِمُصْرِخِيُّ (٢٠) ﴾

ولذلك يقول الحق سبحانه:

﴿ إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوٌّ فَاتَّخِذُوهُ عَدُوًّا ( ) ﴾

[فاطر]

 <sup>(</sup>١) المصرخ: المغيث المنقد من يستصرخه. والمصرخ الذي يزيل سبب الصريخ وسبب الصراخ.
 واستصرخه: استغاث به، إالقاموس القويم ١/ ٣٧٣].

ثم يضيف الحق سبحانه:

﴿ إِنَّمَا يَدْعُو حِزْبُهُ لِيَكُونُوا مِنْ أَصْحَابِ السَّعِيرِ ٦٠ ﴾

وكلمة «حزب» معناها: جماعة التفَّ بعضهم مع بعض على منهج يرون قيه الخير لهم.

ولقد حدَّثنا الحق سبحانه عن حزب الله ، فقال : ﴿ وَمَن يَسَولُ اللَّهَ وَرَسُولُهُ وَاللَّهِ وَرَسُولُهُ وَاللَّذِينَ آمَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْغَالِبُونَ ﴿ ٢٠٠ ﴾ وَالَّذِينَ آمَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْغَالِبُونَ ﴿ ٢٠٠ ﴾

فحزب الله في أيِّ وضع ، وفي أيّ تكوين ، ولأية غاية هو الحزب الغالب.

# ١٨ الله غنى عن خُلْقه

الناس في حاجة إلى تذكيرهم بأنهم هم الفقراء المحاويج إلى الله ، وأن الله غني عنهم كل الغنى وأنهم حين يدعون إلى الإيمان بالله وعبادته وحمده على آلائه فإن الله غنى عن عبادتهم وحمدهم ، وهو المحمود بذاته ، وأنهم لا يعجزون الله ولا يعزون عليه ، فهو إن شاء أن يذهب بهم ويأتى بخلق جديد من جنسهم أو من غيرهم فإن ذلك على الله يسير.

﴿ لَهُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَإِنَّ اللَّهَ لَهُوَ الْغَنِيُّ الْحَمِيدُ ﴿ ١٤ ﴾ [الحج]

فما في السماوات وما في الأرض ملك لله تعالى ، ومع ذلك لا ينتفع منها الحق سبحانه بشيء ، إنما خلقها لمنفعة خَلقه ، وهو سبحانه غنى عنها ، وغنى عنهم ، وهو غنى محمود ، لأن غناه لا يعود عليه ، إنما يعود على خَلقه ، فيحمدونه لغناه ، لا يحقدون عليه .

وصفات الكمال في الله تعالى موجودة قبل أن يخلق الخَلْق وبصفات الكمال خلق ، وملكية تعالى للسماوات وللأرض ، ولما فيهما ملكية للظرف وللمظروف ، ونحن لا نملك السماوات ولا نملك الأرض ، إنما نملك ما فيهما من خيرات ومنافع مما ملكنا الله له ، فهو الغني سبحانه ، المالك لكل شيء ، وما ملكنا إلا من باطن ملكه .

ومن العجيب أن الحق سبحانه يُملِّك خَلقه من مُلْكه ، فمن استخدم النعمة فيما جُعلت له ومَن أعطى غير القادر من نعمة الله عليه يشكر الله له ، وهي في الأصل نعمته ، ذلك لأنك أنت عبده ، وقد استدعاك للوجود ، وعليه سبحانه أن يتولاًك ويرعاك .

فإن احتاج غير القادر منك شيئاً ، قال تعالى: ﴿ مَن ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا (٢٤٥) ﴾

فاعتبره قرضاً وهو ماله ، لكنه ملَّكك إياه ، لذلك لا يسلبه منك ،إنما يأخذه قرضاً حسناً ، ويضاعفه لك ، لأنه غنى حميد .

أى: محمود ، ولا يكون الغِنَى محموداً إلا إذا كان غير الغنى مستفيداً من غناه .

ثم يقول الحق سبحانه: ﴿أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ سَخَّرَ لَكُم مَّا فِي الأَرْضِ وَالْفُلْكُ تَجْرِى فِي الْبَحْرِ بِأَمْرِهِ وَيُمْسِكُ السَّمَاءَ أَن تَقَعَ عَلَى الأَرْضِ إِلاَّ بِإِذْنِهِ إِنَّ اللَّهَ بِالنَّاسِ لَرَءُوفَ رَحِيمٌ (3) ﴾[الحج] فما في السماء وما في الأرض ملك له سبحانه، لكنه سخَره لمنفعة خَلْقه، فإنْ سأل سائل : فلماذا لا يجعلها الله لنا، ويُملِّكنا إياها؟

 وأنت تنتفع بها ، وهل تأمن إن ملكها الله لغيره أن يتغيّر لك ويحرمك منها ؟ فأمننك في أن يظل الملك لله وحده ؛ لأنه ربك ومنتوليك ، ولن ينغير لك ، ولن يتنكر في منفعتك.

ويقول الحق سبحانه في مجال الإنفاق في سبيل الله: ﴿ هَا أَنتُمْ هَوُلاءِ تُدْعَوْنَ لِتُنفِقُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ فَمِنكُم مِّن يَبْخُلُ وَمَن يَبْخُلُ فَإِنَّمَا يَبْخُلُ عَن نَفْسِهِ وَاللّهُ الْغَنِيُ وأَنتُمُ الْفُقَرَاءُ وَإِن تَتَولُوا يَسْتَبْدِل قُومًا غَيْرَكُمْ ثُمَّ لا يَكُونُوا أَمْثَالَكُمْ ( ٢٠٠ ﴾ [محمد]

فأنتم تُدْعَون للإنفاق في سبيل الله ، في كل ما يحبه الله من خُلفه لخلقه ، فالله \_ سبحانه وتعالى \_ قادر على أن يغنى جميع الناس ، ولا يجعل أحداً محتاجاً لأحد ، ولكنه يريد أن يصل القلوب ، بأن يعطى لواحد ولا يعطى للآخر ، حتى إذا أعطى هذا الغنى للفقير ، فرح الفقير ودعا له بالخير والبركة ، ولا يحقد عليه .

والغنى يعطيه عن حُبِّ ورضا دون أن يحتقره ويستهين به وبضعفه ، لأنه يُقدِّر أنه قد يضعف يوماً أو يعجز عن الكسب مثله ، فأنت حين تعطى الضعيف ، تضمن أنك لو ضعفت سيعطيك المجتمع الإيماني .

والذي يبخل هو صاحب النظرة الضيقة ، الذي لا ينظر إلى عطاء الله في الآخرة ، ومضاعفة ثواب المقرضين والمتصدقين .

ولذلك حين يأتى إنسان ما ليقترض منك مالاً ، وتعطيه هذا القرض لا تظن أن هذا القرض نقص من عندك ، مثلما تأتى لنزرع الأرض بالقمح ، فتندهب إلى مخزنك الذى فيه عشرة أرادب، وتأخذ منه أردباً من العشرة لترميه في الأرض لتزرعها بالقمح ، فأنت لا تقول إنك نقصت القمح أردباً ، لأنك رميته في الأرض لتعطيك أضعافه .

454

فالذى يحسبها بحق لا ينظر إلى ما سيخرج منه ، ولكن ينظر إلى ما سيعود عليه بعد ذلك ، وما دام الله سيضاعف له فهو أفضل من أى تجارة أو أى معاملة مع أى بنك ، لأن أى معاملة بشرية لا تضاعف لصاحبها ماله مثلما يضاعف الحق سيحانه لعباده ، لأن الله تعالى يضاعف الحسنة إلى سبعين ضعفاً لقوله تعالى :

﴿ مَثَلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُوالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَة مَائَةُ حَبَّةٍ وَاللَّهُ يُضَاعِفُ لِمَن يَشَاءُ ﴿ ٢٠٠٠ ﴾

فالذي يحسبها بهذه الصورة لا بُدَّ أن يُقبِل على الإنفاق في سبيل الله ، ولينظر إلى مَنْ يدعوه إلى الإنفاق .

إنه الذي خلقهم من عدم ، وأمدّهم من عُدّم ، وخلق لهم قبل أن يخلقهم ، وأعطاهم أسباب القوة ليتفاعلوا مع الأرض فينتجوا ، ومع الصناعات فيصنعوا ، ويكون عندهم دخل يكفيهم ، ويكفى المحتاجين ؛ لأن الله يريد من المؤمن أن يعمل على قدر طاقته وعلى قدر حاجته ؛ لأن الإنسان لو عمل على قدر حاجته وحاجة من هو مسئول عنهم سيموت العاجز عن العمل جوعاً.

إذن: تأخذ من القادر زكاة لغير القادر ، فهو حق العاجز عند من يقدر على العمل والكسب ؛ لأن الأيام دُول ، فالقوى الذي يعمل وينتج ، ويكون عنده مال لا يضمن أن يظل كذلك ، بل من الممكن أن يصيبه عجر أو ضعف لأنه ابن أغيار ، فإذا عجز أو ضعف ، فكيف يعيش ؟

فأنت إذا نظرت إلى العاجز الضعيف الذى ليس عنده ما يعيشه وساعدته أمنت نفسك إن حصل لك هذا بأن إخوانك المؤمنين يعاونونك ، فإذا كان الله هو الذى دعا إلى النفقة ، ودعوته إليها لم يَخُلُ منها واحد أبداً ، لقوله تعالى:

- 455

﴿ لَيْسَ عَلَى الضَّعَفَاءِ وَلا عَلَى الْمُرْضَىٰ وَلا عَلَى اللَّهُ عَلَى الْدَينَ لا يَجِدُونَ مَا يَنفِقُونَ حَرَجٌ إِذَا نَصَحُوا لِلَّهِ وَرَسُولِهِ مَا عَلَى الْمُحْسِنِينَ مِن سَبِيلٍ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ (آ) وَلا عَلَى الْدَينَ إِذَا مَا أَتَوْكَ لَتَحَمَّلَهُمْ قُلْتَ لا أَجِدُ مَا أَحْمِلُكُمْ عَلَيْهِ تَولُوا وَأَعْيَنُهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدَّينَ إِذَا مَا أَتَوْكَ لَتَحَمَّلَهُمْ قُلْتَ لا أَجِدُ مَا أَحْمِلُكُمْ عَلَيْهِ تَولُوا وَأَعْيَنُهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدَّمِع حَزَنًا أَلاَ يَجِدُوا مَا يُنفِقُونَ (آ) ﴾

فحتى الذين لا يجدون ما ينفقون كلَّفهم الله بأنَّ ينصحوا لله ورسوله ، فالذى لا يقدر وليس عنده مال ينفقه يعظ مَنْ عنده المال ، وإنَّ لم يـفعل ذلك يأثم.

والحق - سبحانه وتعالى - هو الذى استدعى الخَلق جميعاً للوجود ، وهو الذى ابتلى قوماً بالضعف فلا يستطيعون أنْ يعملوا ، فلو لم يهى الهم مَنْ يستطيع أنْ يعطيهم لتذمروا على الخالق وتمردوا على الخَلْق ، لكن إذا رأوا الواجد ينفقه عليهم سيقولون : إن يد الله محدودة بالأمر له ، فكأنها يد الله تعطيهم.

فالإنسان يجب أن يعمل على قدر طاقته وليس على قدر حاجته ، ويأخذ من عمله ما يكفيه وأهله ، وما زاد عليه أن يوزعه على المحتاجين ولا يكنزه ، لقول الله تعالى: ﴿وَاللَّهُ يَكُنْزُونَ الدَّهَبَ وَالْفِضّةَ وَلا يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللّهِ فَبَشِّرْهُم بِعَدَابِ أَلِيم (آ) يَوْم يُحْمَى عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنّم فَتُكُو يَى بِهَا جِبَاهُهُم وَجُنُوبُهُم وَخُنُوبُهُم وَخُنُوبُهُم وَخُنُوبُهُم وَخُنُوبُهُم وَخُنُوبُهُم وَخُنُوبُهُم وَخُنُوبُهُم وَخُنُوبُهُم الله فَدَا مَا كَنتُم تَكُنزُونَ الله الله الله الله وَالتوبة]

والبشرى بالعذاب هذا تهكم بهؤلاء البخلاء الذين يكنزون المال ، ويمنعونه من التداول ، ولا ينفقونه في سبيل الله ، فالذي جعل يده تنقبض عن النفقة أن نفسه شحيحة ، فالذي يبخل لا يبخل على المحتاج ، وإنما يبخل على نفسه ، لماذا ؟ لأنك حرمت مضاعفة ما تنفق عند الله ، فتكون قد بخلت على نفسك ؛ لأنك حرمت نفسك خيراً كثيراً كان سيعطيه الله لك.

مدادیت ا

#### ويقول الحق سبحانه : ﴿ وَاللَّهُ الْغَنِيُّ وَأَنتُمُ الْفُقَرَاءُ ١٦٠ ﴾ [محمد]

أى: أنه سبحانه غنِيٌّ عن خُلْقه ، وخزائنه لاتنفد ، ولكنه يريد أن يكون بين خَلْقه رحمة ومودَّة ومعونة حتى لا يتكبر مَنْ عنده ، ولا يحقد مَنْ ليس عنده .

فالفقير حين يجد الغنى يأتى إليه ويعطيه مما أعطاه الله يفرح ويدعو له ، ويحمد الله على ذلك ، فالغنى كله جاء من الحق سبحانه وتعالى.

ومعنى أن الله غنى أنه ليس فقيراً ، ولا تنفد خزائنه ، لا كما زعم اليهود في قولهم : ﴿إِنَّ اللَّهَ فَقِيرٌ وَنَحْنُ أَغْنِيَاءُ ۞ ٨٠﴾

فعن ابن عباس قال: دخل أبو بكر الصديق بيت المدراس فوجد من يهود ناساً كثيرين ، قد اجتمعوا على رجل منهم يقال له فنحاص ، وكان من علمائهم وأحبارهم ، ومعه حبر يقال له: «أشيع» ، فقال له أبو بكر: ويحك يا فنحاص ، اتق الله وأسلم ، فوالله إنك لتعلم أن محمداً رسول من عند الله قد جاء بالحق من عنده ، تجدونه مكتوباً عندكم في التوراة والإنجيل.

فقال فنحاص: والله يا أبا بكر ما بنا إلى الله من حاجة من فقر ، إنه إلينا لفقير ، ما نتضر إليه كما يتضرع إلينا ، وإنّا عنه لأغنياء ولو كان عنا غنياً ما استقرض منا كما يزعم صاحبكم ، ينهاكم عن الربا ويعطينا ، ولو كان غنياً ما أعطانا الرب .

فغضب أبو بكر وظي فضرب وجه فنحاص ضرباً شديداً ، وقال : والذي نفسى بيده ، لولا الذي بيننا وبينك من العهد لضربت عنقك يا عدو الله ، فأكذبونا ما استطعتم إن كنتم صادقين .

فذهب فنحاص إلى رسول الله عليه وقال: يا محمد ، أبصر ما صنع بى صاحبك ، فقال يه الله على الله على ما صنع بى صاحبك ، فقال الله فق

٣٤٦ منا دينيا

<sup>(</sup>١) أورده ابن كثير في تقسيره (١/ ٢٤٤) وعزاه لمحمد بن إسحاق وابن أبي حاتم عن ابن عباس،

يا رسول الله ، إن عدو الله قال قولاً عظيماً ، يزعم أن الله فقير ، وأنهم عنه أغنياء ، فلما قال ذلك غضبت لله مما قال: فضربت وجهه ، فجحد فنحاص ذلك ، وقال:ما قلت ذلك ، فأنزل الله فيما قال فنحاص:

﴿ لَقَدْ سَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ فَقِيرٌ وَنَحْنُ أَغْنِيَاءُ ۗ ٥٨٠ ﴾ [آل عمران]

هؤلاء لم يفطنوا إلى سرِّ التعبير الجميل في قوله سبحانه: ﴿مَن ذَا اللهِ عَلَى اللهُ قَرْضًا حَسَنَا [ الحديد] يُقْرضُ الله قَرْضًا حَسَنَا [ ] ﴾

فإن هذا القول هو احترام من الحق سبحانه لحركة الإنسان في التملُّك، فهو سبحانه يريد أن يغرى المتحرك بزيادة الحركة، ويحمل غير المتحرك على أن يتحرك، فإن طلب سبحانه شيئاً من هذا المال فهو لا يقول للإنسان: أعطني ما أعطيت لك.

بل كأنه سبحانه يقول: إننى سأحترم عرقك ، وسأحترم حركتك ، وسأحترم حركتك ، وسأحترم فكرك ، وسأحترم جوارحك وطاقاتك وكل ما فيك ، فإنْ أخذت منك شيئاً فلن أقول لك أعطنى ما أعطيت لك ، لكن أقول لك: أقرضها لى ، وإنْ أقرضتها فسوف تقرضها لا لأنتفع بها ، ولكنها لأخيك ، وقد اقترض من القادر فيما بعد ، وذلك لك أنت إذا أصابتك الحاجة ، لماذا؟

لأننى أنا الله الذي استدعيت خَلْقي إلى الوجود، وما دُمْت أنا الله الذي استدعيت الخَلْق إلى الوجود، وما دُمْت أنا الله الذي استدعيت الخَلْق إلى الوجود فأرزاقهم مطلوبة مني.

فحين يقترض الحق - سبحانه وتعالى - من بعض خَلْقه لبعض خَلْقه ، فهو سبحانه لا يتراجع فيما وهب ، بل يقول جل وعلا: ﴿مَن ذَا اللّهِ عَيْسُوضُ اللّهُ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضَاعِفَهُ لَهُ وَلَهُ أَجُرٌ كَرِيمٌ (11) ﴾

[الحديد]

لكن اليهودي لم يأخذ المسألة بهذا الفهم ، لكنه أخذها بغباء المادة فقال : إن الله فقير ونحن أغنياء.

### ويقول تعالى: ﴿وَاللَّهُ غَنِيُّ حَلِيمٌ (٢٦٣)﴾

ففى ذلك تنبيه للقادر الذى حرم الفقير ، وكأنه يقول له: إنما حرمت نفسك أيها القادر من أجر الله ، إنك أيها القادر حين تحرم فقيسراً فأنت المحروم ؛ لأن الله غنى عنك.

إن الله غنى بقدرته المطلقة ، غنى وقادر أن يستبدل بالقوم البخلاء قوماً يسخون بما أفاءالله عليهم من رزق في سبيل الله ، فالذي يمسك عن العطاء إنما منع عن نفسه باب رحمة .

والحق سبحانه غنى عن جميع خَلْقه ، وغنى عن عبادتهم وطاعتهم له ؛ ولذلك قال تعالى بعد فرض حج البيت الحرام ، فقال: ﴿وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُ البيت الحرام ، فقال: ﴿وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُ البّيتِ الحرام ، فقال: ﴿وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُ البّيْتِ مَنِ النَّاكَ عَنْ الْعَالَمِينَ ﴿ وَاللَّهِ سَبِيلاً وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ غَنِي عَنِ الْعَالَمِينَ ﴿ وَاللَّهُ عَنِي اللَّهُ عَنِي الْعَالَمِينَ ﴿ وَاللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ عَنْ اللّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ عَالَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَا اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَالَا اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ عَالَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ عَالَى اللَّهُ عَنْ عَالَى اللَّهُ عَنْ عَالَى اللَّهُ عَنْ عَالَى اللَّهُ عَنْ عَلَا اللَّهُ عَنْ عَالَى اللَّهُ عَنْ عَالَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَا عَلَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلْ عَلَا عَلَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَمُ عَلَا عَلَا عَلَا عَ

قد يقول قائل: ولماذا له يقل الله: ومن كفر فإن الله غنى عنه ؟ وقال: ﴿
وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ اللَّه غَنِيٌّ عَنِ الْعَالَمِينَ ﴿
( ) ﴿
وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ اللَّه غَنِيٌّ عَنِ الْعَالَمِينَ ﴿
( ) ﴿

ونقول: إن الله غنى عن كل مخلوقاته ، و إياك أنْ تفهم أن الذى لم يكفر وآمن ، وأدَّى ما عليه من تكليف ، أنه عمل منفعة لله ، إن الله غنى عن الذى أدَّى ، وعن الذى لم يُؤدِّ ، إياك أن تظن أن مَنْ أدَّى قد صنع لله معروفاً ، أو قدَّم لله يدأ.

﴿ فَإِنَّ اللَّهُ غَنِيٌّ عَنِ الْعَالَمِينَ ﴿ ١٠٠ ﴾ [آل عمران] عمَّنْ لا يفعل ، وعمن يفعل.

فإيمانكم لن يزيد الحق سبحانه شيئاً ، ولن يضيف هذا الإيمان منهم ومعهم أهل الأرض كلهم لملكه شيئاً ؛ لأن ملك الله إنما أبرزه سبحانه بصفات الكمال فيه ، وهو ناشىء عن كمال موجود.

ولذلك قال سليمان عليه السلام عندما رأى عرش ملكة سبأ مستقراً عنده بعد أن آتاه به مَن عنده علم من الكتاب قبل أن يرتد اللي سليمان طَرُفه:

﴿ قَالَ الَّذِى عِندَهُ عِلْمٌ مِن الْكِتَابِ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَن يَرْتَدُ إِلَيْكَ طَرْفُكَ فَلَمًا رَآهُ مُسْتَقِرًا عِندَهُ قَالَ هَذَا مِن فَصْلِ رَبِي لِيَبْلُونِي أَأَشْكُرُ أَمْ أَكْفُرُ وَمَن شَكَرَ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لَنَفْسِهِ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ رَبِي غَنِيٌ كَرِيمٌ ﴿ ٤٠ ﴾

فقوله تعالى: ﴿وَمَن شَكَر فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ ١٠٠٠ ﴾

أى: أن الله تعالى لا يزيده شكرنا شيئاً ، فله سبحانه وتعالى صفات الكمال المطلق قبل أنْ يشكره أحد ، فمن يشكر فإنما يعود عليه ، وهو ثمرة شكره.

ومن جحد النعمة ولم يشكر المنعم فإن ربى غنى عن شكره كريم ، أى: يعطى عبده رغم ما كان منه من جحود وكفر بالنعمة ، لأن نعمه تعالى كثيرة لا تُعد ، وهذا من حلمه تعالى ورأفته بخلقه.

ويقول الحق سبحانه عن غناه تعالى ، واستغنائه عما يفتقر إليه عباده: ﴿قَالُوا النَّخَذَ اللَّهُ وَلَدًا سُبُحَانَهُ هُو الْغَنِي لَهُ مَا فِي السَّمُواتِ وَمَا فِي الأَرْضِ ٢٥٥﴾ [يونس] فالله سبحانه منزه عن كل ما تعرفه من الأغيار ، فله تنزيه في ذاته ، فلا ذات تشبه ذاته ، ومنزه في أفعاله ، فلا فعل تشبه فعله .

وحتى نضمن هذه المسألة لا بُدَّ أنْ يكون الإله واحداً ، ولكن بعضًا من القوم جعلوا لله شركاء ، ومَنْ لم يجعل له شريكاً توهم أن له ابناً وولداً.

ونقول لهم : إن كلمتكم ﴿ أَتَّخَذَ اللهُ وَلَدًا ( الله عليه الله عليكم ؛ لأن معنى اتخاذ الولد أن الألوهية وتجدت أولاً مستقلة ، وبهذه الألوهية اتخذ الولد.

والكمال كله لله سبحانه ، فهو كمال ذاتي ، ولذلك يأتي في وسط الآية ، ويقول تعالى : ﴿ سُبْحَانَهُ هُو الْغَنِيُ (١٠٥) ﴾

قهو الغنى أى: المستغنى عن صعين ، كما تستعينون أنتم بأبنائكم ، وهو دائم الوجود ، فلا يحتاج إلى ابن مثل البشر ، وهم أحداث تبدأ وتنتهى ؛ لذلك يحبون أن يكون لهم أبناء ، كما يقول الشاعر : ابنى يا أنا بعدما أقضى .

ويُقال «مَنْ لا ولد له لا ذكر له» كأن الإنسان لما علم أنه يموت لا محالة أراد أن يستمر في الحياة في ولده ؛ ولذلك حين يأتي الولد للإنسان يشعر الإنسان بالسرور والسعادة .

والجاهل هو مَنْ يحزن حين تلد له زوجته بنتاً ، لأن البنت لن تحمل الاسم لمن بعدها ، أما الولد والحفيد فيحملان اسم الجد ، فيشعر الجدُّ أنه ضمن الذِّكْر في جيلين.

إذن: فاتخاذ الولد إما استعانة وإما اعتداد ، والحق سبحانه غنى عن الاستعانة ، وغنى عن الاعتداد ؛ لأنك تعتد بهن هو أقوى منك ، وليس هناك أقوى من الله تعالى ، وهو سبحانه لا يحتاج لامتداد ؛ لأنه هو الأول وهو الآخر، وعلى ذلك ففكرة اتخاذ الولد بالنسبة لله تعالى لا تصح على أي لون من ألوانها.

لذلك يقول الحق سبحانه مردفاً لتلك الفكرة (سبحانه) ؛ لأنها تقطع كلّ احتمالات ما سبقها ، ويُنبع ذلك بقوله: ﴿ هُو الْغَنِيُ ٢٥٠ ﴾ [يونس] لأنه غني عن اتخاذ الولد ، وغني عن كلّ شيء . وقوله (سُبْحَانَهُ) : تنزيه له والتنزيه : ارتفاع بالمنزّه عن مشاركة شيء له في الذات أو الأفعال.

۰ ۳۵۰ مذا دیشا

وإذا ورد شيء هو لله وَصُف، ولحَلَقه وصف، فإياك أنْ تأخذ هذه الصفة مثل تلك الصفة ، فإنْ قابلت غنياً من البشر فالغنى في البشر عُرَض، أما غِنَى الله تعالى ففي ذاته سبحانه.

وأنت حَى ، والله سبحانه حَى ، ولكن أحياتك كحياته سبحانه ؟ لا ؛ لأن حياته سبحانه لا بلحقها حياته سبحانه لم يسبقها عدم ، وحياتك سبقها عدم ، وحياته سبحانه لا يلحقها عدم ، وأنت يلحق حياتك العدم.

والله موجود وأنت موجود ، لكن وجوده سبحانه وجود ذاتي ، ووجودك وجود عَرَضي .

أى: جعل للمرء غباءً بما يملك عما في يد الغير ، وأقنى ، أى: جعل له رضاً بما أعطاه ، فنجد أناساً رزقهم ضيق ، ولكنهم راضون وسعداء. إذن: الغنى بسعة المال يساويه في رضا النفس القناعة والرضا.

ويقول تعالى: ﴿وَأَنكِحُوا الأَيَامَىٰ مِنكُمْ وَالصَّالِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَإِمَائِكُمْ إِنْ يَكُونُوا فُقَرَاءَ يُغْنهمُ اللَّهُ مِن فَضَلهِ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ (٣٣) ﴾

فالفقر قد يكون سبباً في عدم الإقبال على البنت ، أو عدم إقبال أهل البنت على الزوج ، لكن كيف يتخلى الله عناً ، ونحن نتقيه ونقصد الإعفاف والطُّهر؟

لا يمكن أنْ يضنَّ الله على زوجين التقيا على هذه القيم واجتمعا على هذه

= هذا دننا =

الآداب، ومَنْ يُدريك لعل الرزق يأتي للاثنين معاً، ويكون اجتماعهما في هذه الرابطة الشرعية هو باب الرزق الذي يفتح للوجهين معاً؟

﴿ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ( آ ) ﴾ [النور] ، فعطاء الله دائم لا ينقطع ؛ لأن خزائنه لا تنفد ولا تنقص ، والإنسان يمسك عن الإنفاق ؛ لأنه يخاف الفقر ، أما الحق \_ تبارك وتعالى \_ فيعطى العطاء الواسع لأن ما عنده لا ينفد.

فالمغنى: معطى الغنِي لعباده ، وهو سبحانه مُغْنٍ عباده بعضهم عن بعض ، فالحوائج لا تكون على الحقيقة إلا لله سبحانه .

ومَنْ شهد محلَّ افتقاره إلى الله عـزوجل فرجع إليه بحُسْن العرفان أغناه الله من حيث لا يحتسب ، وأعطاه من حيث لم يرتقب.

وإغناء الله تعالى عباده على قسمين:

\_منهم مَنْ يُغنيه بتنمية أمواله.

- ومنهم مَنْ يغنيه بتصفية أحواله ، وهذا هو الغنّى الحقيقى فـ الا مُغنى و الا كافى على الإطلاق إلا الله ، وغنّاه سبحانه يكون في الدنيا والآخرة.

ويقول الحق تبارك وتعالى :

﴿ إِن يَشَأْ يُذُهِبُكُمْ وَيَأْتِ بِخَلْقِ جَدِيدٍ (11) ﴾

وذلك مثل قول الحق سبحانه: ﴿إِن يَشَا يُذَهِبُكُمْ أَيُّهَا النَّاسُ وَيَأْتِ بِآخَرِينَ [النساء]

فلا شيءَ يتأبّى على مرادات الحق ولا على قدراته ، ويقول تعالى في موقع آخر: ﴿فَلا أُقْسِمُ بِرَبِ الْمَشَارِقِ وَالْمَغَارِبِ إِنَّا لَقَادِرُونَ ۞ عَلَىٰ أَنْ نُبَدِلَ خَيْرًا مَنْهُمْ وَمَا نَحْنُ بِمَسْبُوقِينَ ۞ ﴾

[المعارج]

مذا دشا

فلا أحد يسبق إرادة الله أو مشيئته.

ويقول تعالى مؤكداً أن قدرته على المجيء بخَلق جديد ليست مسألة مستحيلة : ﴿ وَمَا ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ بِعَزِيزٍ (٢٠) ﴾

والشيء العزيز هو الشيء الممتنع ، والله سبحانه لا يُغْلَب ، وقد بيَّن لنا في جزئيات الحياة أنه يذهب بنبات ، ويأتى بنبات آخر ، ويذهب بحيوان ، ويأتى بحيوان آخر ، ويأتى بغيرهم.

فالله تعالى قادر على أن يذهب بمَن يمنع الخير عن الناس ، ويأتى بمَن هو أفضل منه ؛ لأن الإنسان كالموظف عند الله تعالى ، إن عسى أمره استبدله بمَن هو خير منه.

404

# ١٩ أَكْرَمكُمْ أَتْقَاكُمْ

يأيها الناس ، يأيها المختلفون أجناسا وألوانا ، المتفرقون شعوبا وقبائل لتعارفوا ، إن أكرمكم عند الله أتقاكم ، والذي يناديكم هو الذي خلقكم من ذكر وأنثى ، وهو يطلعكم علي الغاية من جعلكم شعوبا وقبائل ، إنها ليست التناحر والخصومة ، إنما هو التعارف والوئام.

يقول الحق سبحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِن ذَكَرٍ وَأَنشَىٰ وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ (١٣) ﴾ [الحجرات]

أول شيء في التوازن الاجتماعي أننا جميعاً عندالله سواء ، وكلنا عبيده ، وليس منّا مَنْ بينه وبين الله قرابة أو نسب ، فالجميع عند الله عبيد كأسنان المشط، لا فرق بينهم إلا بالتقوى والعمل الصالح.

وإن تفاوتت أقدارنا في الحياة فهو تفاوت ظاهرى شكلى ، لأنك حينما تنظر إلى هذا التفاوت لا تنظر إليه من زاوية واحدة فتقول مشلاً: هذا غنى ، وهذا فقير.

ومعظم الناس يهتمون بهذه الناحية من التفاوت ، ويدعون غيرها من النواحى الأخرى ، وهذا لا يصح ، بل انظر إلى الجوانب الأخرى في حياة الإنسان ، وإلى الزوايا المختلفة في النفس الإنسانية ، ولو سلكت هذا المسلك فسوف تجد أن مجموع كل إنسان يساوى مجموع كل إنسان ، وأن المحصلة واحدة.

400=

وما دام المجتمع الإيماني على هذه الصورة فلا يصح لأحد أن يرفع رأسه في المجتمع ليعطى نفسه قداسة أو منزلة فوق منزلة الآخرين.

لَذَلَكَ يَقُولُ الحَقِ سَبِحَانَهُ: ﴿وَلَا تَمْشِ فِي الأَرْضِ مَرَحًا إِنَّكَ لَن تَخْرِقَ الأَرْضَ وَلَن تَبْلُغَ الْجِبَالَ طُولاً ﴿ ٢٣﴾ ﴿

فالمرح هو الفخر والاختيال ، أو البطر والتعالى ؛ لأن الذى يفخر بشىء ويختال به ويظن أنه أفضل من غيره يجب أن يضمن لنفسه بقاء ما افتخر به ، بعنى أن يكون ذاتياً فيه ، لا يذهب عنه ولا يفارقه ، لكن من حكمة الله سبحانه وتعالى أن جعل كل ما يمكن أن يفتخر به الإنسان هبة له ، وليست أصيلة فيه.

كل أمور الإنسان بداية من إيجاده من عدم إلى الإمداد من عُدْم هي هبة يمكن أنْ تسترد في يوم من الأيام ، وكيف الحال إذا تكبرت بمالك ، ثم رآك الناس فقيراً ، أو تعاليت بقوتك ثم رآك الناس عليلاً.

إذن: فالتواضع والأدب ألين بك ، والتكبُّر والتعالى لا يكون إلا للخالق سبحانه وتعالى ، فكيف تنازعه سبحانه صفة من صفاته؟ وقد نهانا الحق سبحانه عن ذلك ؛ لأنه لا يستحق هذه الصفة إلا هو سبحانه وتعالى ، وكوْن الكبرياء شه تعالى يعصمنا من الاتضاع للكبرياء الكاذب من غيرنا.

ومَنْ أحب أنْ يرى مساواة الخَلْق أمام الخالق سبحانه ، فلينظر إلى العبادات ، ففيها استطراق العبودية في الناس ، فحينما ينادك للصلاة مثلاً ترى الجميع سواسية : الغنى والفقير ، الرئيس والمرؤوس ، الوزير مثلاً والخفير.

الكل راكع أو ساجد ، الكل خاضع لله ، متذلل لله ، فقير لله ، الكل عبيد الله

٣٥٦ - هـ اذا ديننــا

بعد أنَّ خلعوا أقدارهم عندما خلعوا نعالهم ، ففي ساحة الرحمن ينساوي الجميع ، وتتجلى لنا هذه المساواة بصورة أوضح في مناسك الحج.

والأهم من هذا أن الرئيس أو الكبير لا يأنف ، ولا يرى غضاضة في أن يراه مرؤوسه وهو في هذا الموقف وفي هذا الخضوع والتذلل ، لماذا ؟ لأن الخضوع هذا والتذلل لله ، وهذا عَين العزة والشرف والكرامة.

فمن الأساسيات التي نصلح بها ونرث الأرض أن ننظر إلى الناس جميعاً على أنهم سواسية ، لا فيضل لأحد على أحد إلا بالتقوى والعمل الصالح ، فليس فينا مَنْ هو ابن لله عزَّ وجلَّ ، وليس منَّا مَنْ بينه وبين الله قرابة.

والإسلام لا يعرف الطبقية إلا في إتقان العمل ، فقيمة كل امرىء ما يُحسنه.

والحق سبحانه حين يخاطب الناس جميعاً يدعو إلى الإيمان بإله واحد، وحين يخاطب المؤمنين يدعوهم إلى حكم من أحكام الله ؛ لأن الله لا يُكلِّف إلا مَنْ آمن به .

فالله لا يُكلِّف الكفار ، إنما يقول لهم: ﴿ إِنَّا أَيُّهَا النَّاسُ [ الحجرات ] حتى يلفتهم إلى عظمة الحق حتى يؤمنوا بالحق ، فإنَّ آمنوا بالحق الذي هو إله واحد وقادر وقيوم وحكيم أتت التكاليف.

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَّكَرٍ وَأَنفَىٰ ٢٠٠٠﴾ [الحجرات]

فلا بُدَّ في التناسل والتكاثر من وجود الاثنين : الـذكر ، والأنثى . فــالذكر بمفرده لا يصلح ، وكذلك الأنثى.

ويقول تمالى: ﴿ وَهُو الَّذِي خَلَقَ مِنَ الْمَاءِ بَشَرًا فَجَعَلَهُ نَسَبًا وَصِهْرًا وَكَانَ رَبُكَ قَدِيرًا ۞﴾

مدادننا -

ف من الماء خلق الله البشر ، وهم قسمان: ذكور وإناث ، فكلمة (نسباً) تعنى: الذكورة (وصهراً) تعنى : الأنوثة ؛ لأن النسب يعنى انتقال الأدنى من الأعلى ذكورة ، فيظل الإنسان فلان بن فلان بن فلان ... إلخ .

فالنسب يأتي من ناحية الذكورة ، أما الأنوثة فلا يأتي نسب ، إنما مصاهرة فمن عظمة الخالق ـ عز وجل ـ أن خلق من الماء هذين الشيئين ، كما قال في موضع آخر : ﴿ فَجَعَلَ مِنْهُ الزُّوْجَيْنِ الذَّكَرَ وَالأَنشَىٰ (٣٠) ﴾

[القيامة]

وقد توصَّل العلماء مؤخراً إلى أن بويضة الأنثى لا دَخْلَ لها في نوع الجنين ما هي إلا حاضنة للميكروب الذكري الآتي من منيّ الرجل.

وهذا معنى قـوله تعالى: ﴿ أَلَمْ يَكُ نُطْفَةً مِن مَنِيَ يُمنَّىٰ ﴿ ۚ ثُمَّ كَانَ عَلَقَةً فَخَلَقَ فَسَوَىٰ ﴿ ٢٠ فَجَعَلَ مِنْهُ الزُّوْجَيْنِ الذُّكَرَ وَالْأَنثَىٰ ﴿ ٢٠ ﴾

فالذكر والأنثى كلاهما من المنى ، فالحيوان المنوى يخرج من الرجل ، منه ما هو خاص بالأنوث يخرج من الرجل ، منه ما هو خاص بالأنوثة ، ثم تتم عملية انتخاب للأقوى الذي يستطيع تلقيح البويضة.

وهذه الظاهرة واضحة في النحل ، حيث تضع الملكة البيض ، ولا يُخصِّها إلا الأقـوى من الذكـور ؛ لذلك تطيـر الملكة على ارتفـاعات عـاليـة ، لماذا؟ لتنتخب الأقوى من الذكور .

كذلك الميكروب ينزل من الرجل ، والأقوى منه هو الذي يستطيع أنْ يسبق إلى بويضة المرأة ، فإنُّ سبق الخاص بالـذكورة كـان ذَكراً ، وإنْ سبق الخاص بالأنوثة كان أنثى .

والحق سبحانه يقول:

﴿ الَّذِي خَلْقُ فَسُوِّئُ ٢٠ وَ الَّذِي قَدُّرُ فَهَدَىٰ ٣٠ ﴾

[الأعلى]

وبهذه الآية الكونية في خَلق الإنسان نردُّ على الذين يحلو لهم أنْ يقولوا : إن الإنسان خُلق صدفة ، فإذا كان الإنسان ذكراً وأنشى بينهما مواصفات مشتركة وأجهزة ومُقومات واحدة ، إلا أن الذكر يختلف في الجهاز التناسلي وكذلك الأنثى ، فهل يُرد هذا إلى الصُّدُفة؟

ومعلوم أن الصدفة من أعدائها الاتفاق ، فإذا جاء الذَّكَر صدفة ، وجاءت الأنثى كذلك صدفة ، فهل من الصدفة أنْ يلتقيا على طريقة خاصة ، فيثمر هذا اللقاء أيضاً ذكورة وأنوثة؟

إذن: المسألة ليست مصادفة ، إنما هي غاية مقصودة للخالق عز وجل. ويقول الحق سبحانه في آية أخرى: ﴿ اللّذِي أَحْسَنَ كُلّ شَيْء خَلْقَهُ وَبَداً خَلْقَ ويقول الحق سبحانه في آية أخرى: ﴿ الّذِي أَحْسَنَ كُلّ شَيْء خَلْقَهُ وَبَداً خَلْقَ الإنسان مِن طِين ﴿ لَهُ جَعَلَ نَسْلَهُ مِن سُلالَة مِن مَّاء مَهِين ( ﴿ السجدة ] السجدة ]

فالإنسان من نطفة ، ومن علقة ، ثم مضغة مُخلَّقة وغير مُخلَّقة .

والحيوان المنوى المسمى «نطفة» هو الذى يحمل خصائص الأنوثة أو الذكورة كما أثبت العلم الحديث ، وليس للمرأة شأن بهذا التحديد ، وكأن فى ذلك إشارة إلى مهمة المرأة كسكن ، لأن البويضة تتلقى الحيوان المنوى وتحتضنه ، ليكتمل النمو إلى أن يصبر كائناً بشرياً.

﴿ فَتَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْخَالِقِينَ ١٤٠٠ ﴾

لأنك حين تقف وتتأمل قدرة الله في خَلْق الإنسان لا تملك إلا أنْ تقول: سبحان الله ، تبارك الله الخالق .

لذلك يروى أن رسول الله عَنْ حينما قرأ هذه الآية سبق عمر فقال: «فتبارك الله أحسن الخالقين» فقال عَنْ للكاتب: اكتبها فقد نزلت(١) ؛ لأنها

انفعال طبيعى لقدرة الله ، وعجيب صنعه ، وبديع خَلْقه ، وهذا نوع من التجاوب بين السليقة العربية واللسان العربي وبين أسلوب القرآن الذي جاء بلسان القوم.

والحق سبحانه يقول: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبِّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِن نَفْسٍ وَاحِدَة وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيرًا وَنِسَاءً ۞ ﴿ [النساء]

فالحق سبحانه خلق الذكر وخلق الأنثى وهى من جنسه ، ولكنها تختلف معه فى النوع ، بحيث إذا التقيا معاً أنشأ الله منهما رجالاً ونساء ، إذن : فهى عملية مقصودة وعناية وغاية وحكمة .

وبث ، أى نشر ؛ لأن الخَلق بجب أنْ ينتشروا في الأرض ، كى يأخذوا جميعاً من خيرات الله في الأرض جميعاً . والنشر معناه تفريق المنشور في الحيِّز فهناك شيء مطوى ، وشيء آخر منشور ، والشيء المطوى فيه تجمُّع ، والشيء المنشور فيه تفريق وتوزيع .

إذن : فحيِّز الشيء المتجمع ضيِّق ، وحيِّز الشيء المبثوث الواسع ، معناه أن الله \_ سبحانه وتعالى \_ حينما يقول: ﴿وَبَثُ مِنْهُمَا ۞ [النساء] أي : من آدم وحواء ﴿ رِجَالاً كَثِيرًا وُنِسَاءً ۞ [النساء] واكتفى بأن يقول «نساء» ولم يقل: كثيرات ، لماذا ؟

لأن المفروض في كل ذكورة أن تكون أقلّ في العدد من الأنوئة ، وأنت إذا نظرت مثلاً في حقل فيه نخل ، تجدكم ذكراً من النخل وكم أنثى ؟ ستجد ذكراً أو اثنين ...

۳۲۰ مالادینیا

<sup>=</sup> ﷺ قال: "والذي نفسي بيده، إنها خسمت بالذي تكلمت يا عمر". أأورده السيوطي في الدر المنثور ٦/ ٩٢].

إذن: القلة في الذكورة مقصودة ؛ لأن الذَّكر مُخصِّب ، ويستطيع الذَّكر أن يُخصِّب آلافاً . فإذا قال الله : ﴿وَبَثُ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيراً ۞ [النساء] فالذكورة هي العنصر الذي يُفترض أن يكون أقلَّ كشيراً ، فماذا عن العنصر الثاني وهو الأنوثة ؟ لا بُدَّ أن يكون أكثر .

والقرآن يأتى لينبهك إلى المعطيات في الألفاظ؛ لأن المتكلم الله ، ولكن إذا نظرت لقوله ﴿وَبَثُ مِنْهُمَا ۞ [النساء] أي: من آدم وحواء ، وهما اثنان ﴿رِجَالاً كَثِيرًا وَنسَاءٍ ۞ [النساء] فتكون جَمْعاً ، وهذا ليدلك على أن المتكاثر يبدأ بقلة ، ثم ينتهى بكثرة.

فعندما يقول الحق: إنه خلق آدم وحواء ، وتحاول أنَّ تُسلسل العالم كله سترجعه لهما ، وما دام التكاثر ينشأ من الاثنين ، فمن أين جاءا ؟

الحق سبحانه يوضح لنا ذلك بقوله: ﴿إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِن ذَكَر وأُنفَى ٢٥٠﴾ [الحجرات]، وهو بذلك يريحنا من علم الإحصاء، وكان من الضرورى أن تأتى هذه الآية كي تحلّ لنا اللغز في الإحصاء، وكلما أتى الزمن المستقبل كَثُر العالم، وكلما ذهبنا إلى الماضى قلّ التعداد إلى أنْ يصير وينتهى إلى اثنين.

وإياك أنَّ تقول: إلى واحد؛ لأن واحداً لا يأتى منه تكاثر ، فالتكاثر يأتى من اثنين ، ومن أين جاء الاثنان ؟لا بُدَّ أن أحداً خلقهما ، وهو قادر على هذا.

ويُعلمنا الله ذلك ، فيقول : ﴿ خَلَقَكُم مِن نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجُهَا وَبَثُ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيرًا وَنِسَاءً ۞﴾ ونأخذ من «بثّ الانتشار ، ولو لم يَقُلُ الله هذا لكانت العقول الحديثة تضل وتقع في حيرة ، وتقول : نسلسل الخلق حتى يصيروا اثنين ، والاثنان هذان ، كيف جاءا ؟

إذن: لا بُدَّ أن نؤمن بأن أحداً قد أوجدها من غير شيء ﴿وَبَثُ مِنْهُ مَا رِجَالاً كَثِيراْ آلَ ﴾ [النساء] لأن النشر في الأرض يجب أن يكون خاصاً بالرجل ، فالحق سبحانه يقول: ﴿فَانتَشِرُوا فِي الأَرْضِ وَابْتَغُوا مِن فَضْلِ اللهِ ﴿ آ ﴾ [الجمعة] والحق يقول: ﴿ فَامْشُوا فِي مَنَاكِيهَا (١) وَكُلُوا مِن رَزِّقِهِ ﴿ آ ﴾ [الملك]

والأنثى تجلس في بيتها تديره ؛ لتكون سَكَناً يسكن إليها ، والرجل هو المتحرك في هذا الكون ، وهي بذلك تؤدى مهمتها .

الرجال الكثير والنساء هؤلاء تفرقوا وصاروا شعوباً وقبائل ، مثلاً شعب العرب ، وشعب الفرس ، وشعب الرومان ، هذه الشعوب انقسمت قبائل .

والقبائل انقسمت إلى بطون ، والبطون انقسمت إلى أفخاذ ، والأسرة الواحدة رجل وامرأة يُخُلفون عدداً من الأولاد لا تترك الأولاد بدون اسم ، بل لا بُدَّ من وضع اسم لكل واحد حتى نميز بينهم .

إذن: فالحق \_ سبحانه وتعالى \_ خلقنا شعوباً ، لماذا؟ حتى نتعارف لأن كل واحد له مصالح تجعلكم مضطرين أن تتعارفوا فيه أشياء ليست موجودة عندكم ولكنها موجودة عند غيركم.

فالحق سبحانه قد وزَّع أسباب الفضل في الخَلْق، فأوربا مثلاً التي عندها

٣٦٢ حذا دينتا =

<sup>(</sup>١) مناكب الأرض: جبالها . وقيل: طرقها . وقيل : جوانبها . قال الأزهري : وأشبه التفسير والله أعلم تفسير من قال: في جبالها ؛ لأن قوله تعالى : ﴿هُو اللّهِ يَجْعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ ذَلُولاً ۞ ﴾ [الملك] معناه: سهّل لكم السلوك فيها ، فأمكنكم السلوك في جبالها ، فهو أبلغ في التنذليل . إلسان العرب مادة : نكب إ.

كثير من أسباب حضارة الدنيا تجدها تحتاج الأسباب حضارة الصحراء وجعلها مسخرة لجبال الصحراء لتستفيد من الأحجار والبترول وغير ذلك.

إذن: الله وزَّع أسباب الفضل في الدنيا ، كما وزع في الناس أسباب الفضائل المتكاملة وليست المتعاندة .

ومعنى ﴿لِتَعَارَفُوا﴾ أى: أن يكون لكل منّا اسم يُعرف به عند الآخرين ، وفي حياتنا العادية \_ ولله المثل الأعلى \_ نجد رجلاً عنده أولاد كثيرون ، لذلك يُطلق على كل ابن اسماً ليعرفه المجتمع به .

والعجيب في هذه الآية الكريمة ﴿وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا ۞ ﴾ والعجيب في هذه الآية الكريمة ﴿وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا ۞ ﴾ والحجرات ] أننا نجد كلمة ﴿شُعُوبًا ﴾ مُذكّرة ، وكلمة ﴿قَبَائِلَ ﴾ مؤنثة . إذن : فلا تمايز بالأحسن ، ولكن الكلمات هنا مسميات للتعارف .

والشعوب والقبائل التي قررها الحق في خَلقه هي مصدر من مصادر التكامل والتعارف ، وبعد أن تقرر ذلك بأتي الحق سبحانه ليحذر من تمييز الشعوب ، بعضها على بعض ، الله خلقنا مختلفين لنتعارف ، وليس الاختلاف سبباً من أسباب التمييز ، لماذا ؟ لأن هناك شيئاً تتميز به أشخاص الشعوب ، وهو ميزان الله في تمييزه بين الناس.

﴿ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَتَّقَاكُمْ (١٠) ﴾

ويقول الحق سبحانه: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلا تَمُوتُنَّ إِلاَّ وَأَنتُم مُسْلَمُونَ (١٠٠٠)﴾

فالمؤمن الحق هو مَنْ يجعل لنفسه وقباية من صفات الجلال ، وهي القهر والجبروت وغيرها ، وكذلك اتقوا النار ، فإنها من جنود صفات جلال الله.

414

فحين يقول الحق: (اتقوا النار) أو (اتقوا الله) فالمعنى واحد ، وعندما يسمع إنسان قَوْل الحق سبحانه : ﴿ اللَّهُ حَقُّ تُقَاتِهِ ٢٠٠٠ ﴾ [آل عمران] ماذا تعنى «حق تقاته»؟

إن كلمة حق ـ كما نعرف ـ تعنى : الشيء الثابت الذي لا يزول ولا يتزحزح أي : لا ينتهي ولا يتذبذب ، هذا هو الحق.

إذن : ما حقّ التـقـى ؟ هو أن يكون إيمانك أيهـا المؤمـن إيماناً راسـخـاً لا يغادرك ولا تتـذبذب معه ، واتقاء الله حق تقـاته هو اتباع منهجـه ، فيُطاع الله باتباع المنهج فلا يُعصى ، ويُذْكَر فلا ينسى ، ويُشْكَر ولا يُكفر .

وطريق الطاعة يوجد في اتباع المنهج بـ "افعل" و " لا تفعل ".

٣٦٤ - هـ قاديننـا



470



# ا الأدب مع رسول الله الله

يكشف الحق سبحانه دسائس اليهود وكيدهم للإسلام والمسلمين ، وتحذير المسلمين من ألاعيبهم وحيلهم ، وما تُكنُه تفوسهم للمسلمين من الحقد والشر ، ونهى المسلمين عن التشيه يهؤلاء الذين كفروا من أهل الكتاب في قول أو فعل.

يقول الحق سبحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَقُولُوا رَاعِنَا وَقُولُوا انظُرْنَا وَاسْمَعُوا وَلِلْكَافِرِينَ عَذَابٌ أَلِيمٌ ١٠٠٠﴾

هذا نداء للمؤمنين ؛ لأن الآية الكرية تبدأ به ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا (٢٠٠٠) [البقرة] وعندما ينادى الحق المؤمنين بقوله ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ نعرف أن الإيمان هنا هو سبب التكليف ، فالله لا يُكلّف كافراً أو غير مؤمن ، ولا يأمر بتكليف إلا لمن آمنوا ، فما دام العبد قد آمن فقد أصبحت مسئولية حركته في الحياة عند ربه ؛ ولذلك يُوحى إليه بمنهج الحياة ، أما الكافر فلا يُكلّفه الله

إذن: قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ٢٠٠٠ ﴾

أمر لمن آمن بالله ورضى به إلها ومُشرِّعاً ، فهذا خطاب لمن آمن بالمنهج ، أى: أن خطابه سبحانه للمؤمنين يكون دائماً في الأحكام التي يخاطب بها المؤمنين ، أما في أصول العقائد والإيمان الأعلى بالواحد الموجِد ، فهذا يكون خطاباً للناس كافة. يقول الحق سبحانه في سورة النساء:

﴿ مِنَ اللَّذِينَ هَادُوا (١) يُحَرِّفُونَ الْكُلِمَ عَن مُواضِعِهِ وَيَقُولُونَ سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا وَاسْمَع غَيْرَ مُسْمَعِ وَرَاعِنَا لَيًّا بِٱلسِّنَةِمِ وَطَعْنًا فِي الدِّينِ وَلَوْ أَنَّهُمْ قَالُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَاسْمَعْ وَانظُرْنَا لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَأَقُومَ وَلَكِن لَعَنَهُمُ اللَّهُ بِكُفْرِهِمْ فَلا يُؤْمِنُونَ إِلاَ قَلِيلاً (١٠) ﴾

[النساء]

يُنبِّهنا الحق سبحانه ألاَّ نكون مثل اليهود في تحريف الكلام عن مواضعه ، والتحريف أنك تأتى باللفظ الذي يحتمل معنيين: معنى خير ، ومعنى شر ، ولكنك تريد منه الشر ، مثل الذي يقول: «السام عليكم ـ والعياذ بالله» هي في ظاهرها أنه يقول: السلام عليكم . لكنه يقول: السام . يعنى : الموت.

إذن : ففى اللفظ ما يُلحظ مَلْحظ الخير ، ولكن العدو يُميله إلى الشر ، ومثل هذا ما قالوه للنبى عَلَيْ : قالوا : راعنا . وهى من المراعاة ، لكنهم كانوا يأخذونها من الرعونة ، فيأتى الأمر : اترك الكلمة التي تحتمل المعنيين ، واقطع الطريق على الكلمة التي تحتمل المتوجهين ؛ لأن المتكلم قد يريد بها خيراً ، وقد يريد بها شراً .

فمعنى تحريف الكلام ، أى : أن الكلام يحتمل كذا ويحتمل كذا ، والمثال على ذلك ؛ الرجل الذى ذهب لحياط ليخيط له قباء ، وكان الخياط كريم العين أى : له عين واحدة ، فلم يعجب الرجل بخياطة القباء فقال : والله ما دُمَّتُ أفتضح بهذا الثوب الذى خاطه لى أمام الناس ، فلا بُدَّ أنْ أقول فيه شعراً يفضحه فى الناس ، فقال:

۳٦٨ -

 <sup>(</sup>١) هادوا : دخلوا في اليهودية . سميت اليهود اشتقاقاً من هادوا أي: تابوا . والهود : التوبة . وتهود : تاب ورجع إلى الحق فهو هائد . إلسان العرب \_مادة : هود إ.

### خَاطَ لَى عَمْرُ و قباء لَيْتَ عَيْنَيه سَواءُ

فقوله: ليت عينيه سواء. يُظهر ماذا؟ هل يا ترى يتمنى له أن تكون عينه المريضة مثل السليمة؟ أو يتمنى أن تكون العين السليمة مثل المريضة؟ إذن: فالكلام يحتمل الخير والشر.

وقد حكوا لنا أن واحداً من الولاة طلب من الخطيب أن يسب سيدنا علياً ـ كرَّم الله وجهه وآله ـ وأن يلعنه على المنبر . فقال الخطيب: اعفنى . فقال الرالي: لا ، عزمت عليك إلا فعلت الوالى: لا ، عزمت عليك إلا فعلت

فقال له الخطيب : إنْ كنتَ عزمتَ على َّ إلاَّ فعلتُ فسأصعد المنبر وأقول: طلب منى فلان أنْ أسبَّ علياً فقولوا معى : يلعنه الله .

فقال له : لا تَقُلْ شيئاً.

فقد فهم الوالى مقصد الخطيب وقدرته على استعمال الكلام على معنيين.

والحق سبحانه وتعالى يقول: ﴿مِنَ اللَّذِينَ هَادُوا يُحَرِّفُونَ الْكَلِمُ عَن مُواضِعِهِ [النساء] [النساء]

فالكلام المنزل من الله وُضِع - أولاً - وضعه الحقيقى ، ثم أزالوه وبدلوه وورضعوا مكانه كلاماً غيره مثل تحريفهم الرجم بوضعهم الحدّ مكانه . فهم رفعوا الكلام المقدس من موضعه الحق ، ووضعوه موضع الباطل ، بالتأويل والتحريف حسب أهوائهم بما اقتضته شهواتهم ، فكأنه كانت له مواضع ، وهو جدير بها .

فحين حرَّفوه تركوه كالغريب المنقطع الذي لا موضع له ، فمرة يُبدِّلون كلام الله بكلام من عنده ، وصرة أخرى يحرفون كلام الله بتأويله حسب أهوائهم.

## ﴿ وَيَقُولُونَ سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا وَاسْمَعْ غَيْرَ مُسْمَعِ وَرَاعِنَا لَيًّا بِأَلْسِنَتِهِمْ وَطَعْنَا فِي الدين (13) ﴾

فلم يقولوا «راعنا» من الرعاية ، بل من الرعونة ، فقال : لا . اتركوا هذا اللفظ ؛ لأنهم سيأخذون منه كلمة يريدون منها الإساءة إلى رسول الله عَيْنِينِ .

و «اللَّى » هو فَتْل الشيء . والفَتْل : توجيه شِقَّى الحبل الذي تفتله عن الاستقامة ، وهذا الفَتْل يعطيه القوة ، وهم يعملون هذه العمليات لماذا؟ لأنهم يفهمون أنها تعطى قوة لهم.

فهم يلوون ألسنتهم بالكلام الصادر من الله ليحرفوه عن معانيه ، أو يلوون ألسنتهم عندما يريدون التعبير عن المعانى .

واللى ـ كما قلنا ـ هو الفَتل ، فنحن عندما نفتل حبلاً نحاول أن نجدل بين فرعين اثنين من الخيوط ، ثم نفتلهم معاً لنصنع حبلاً ، والهدف من الفَتل هو أن نصنع قوة من شعيرات الخيوط ، فهذه الشعيرات لها قوة محدودة ، وعندما نفتل هذه الخيوط فإننا نزيد من قوة الخيوط بجدالها معاً.

إذن : فالفَتِّل المراد به الوصول إلى قوة.

﴿ لَيًّا بِأَلْسِنَتِهِمْ وَطَعْنًا فِي الدِينِ ٢٠٠٠ ﴾ [النساء] ، وما داموا يلوون الكلام عن الاستقامة فهم يريدون شراً ؛ لأن الدين جاء استقامة فساعة يلويه أحد ، فماذا يريد ؟

إنه يريد طعناً في الدين.

إذن: فمعنى ذلك أن الله ـ سبحانه وتعالى ـ يريد أن يخبر أحباب رسول الله عليان أن خصومه يأتمون بالألفاظ محتملة لذم رسول الله عليان ؛ لذلك

يُوضِّح : احذروا أنَّ تقولوا الألفاظ التي يقولونها ؛ لأنهم يريدون فيها جانب الشر ، وعليكم أنَّ تبتعدوا عن الألفاظ التي يمكن أنَّ تحوَّل إلى شر.

فلو قــالوا : ﴿ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَاسْمَعْ وَانظُرْنَا لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَأَقُومَ وَلَكِن ...
[النساء]

وساعة تسمع «لكن» فلتعلم أن الأسر جاء على خلاف ما يريده المشرع؛ لأنه يقول: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ قَالُوا (٤٠) ﴾ [النساء] لكنهم لم يقولوا. إذن : فالأمر جاء على خلاف مراد المشرع.

﴿ وَلَكِن لَّعَنَّهُمُ اللَّهُ بِكُفْرِهِمْ (3) ﴾

واللعن هو : الطرد والإبعاد ، فهل تَجنَّى الله عليهم فى لَعْنهم وطردهم ؟ لا . هو لم يلعنهم إلا بسبب كفرهم ، إذن : فلا يقولن أحد: لماذا لعنهم الله وطردهم ؟ وما ذنبهم ؟ نقول : لا . هو سبحانه لعنهم بسبب كُفُرهم . إذن : فالذى سبق هو كفرهم ، وجاء اللعن والطرد نتيجة للكفر وتحريف كلام الله وليه .

وفي آية أخرى يقول الحق سبحانه وتعالى:

﴿ وَإِنَّ مِنْهُمْ لَفَرِيقًا يَلُوُونَ أَلْسِنَتَهُم بِالْكِتَابِ لِتَحْسَبُوهُ مِنَ الْكِتَابِ وَمَا هُوَ مِن الْكِتَابِ وَيَقُولُونَ هُوَ مِنْ عِندِ اللَّهِ وَمَا هُوَ مِنْ عِندِ اللَّهِ وَيَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ (٧٠٠)﴾

فهم يلوون السنتهم بكلام بدَّعُون أنه من المنهج المنزَّل من عند الله ، وهذا الكلام ليس من المنهج ولم ينزل من عند الله ، إنهم ينفعلون ذلك لتقوية مركزهم ، والتنقيص من مكانة الإسلام ، والطعن في الرسول على الله ، كما قالوا من قبل «راعنا».

ولكن الله - عزَّ وجلَّ - فضحهم بتحريف كلام الله عن موضعه ، وكأن الحق سبحانه يقول لنبيه على الله عنهم لا يضرك ، لأننا سجلنا عليهم أنهم قالوا «سمعنا وعصينا» ، كما قاموا بتحريف الكلمة وقالوا: «اسمع غير مسمع» أي: لا سمعت أبداً.

تماماً ، كا أخذوا من قبل قول الله عزوجل : ﴿ وَقُولُوا حِطَّةٌ ٢٦٠﴾[الأعراف] فحرَّ فوا هذا القول «وقولوا حنطة»

وذلك في قوله تعالى:

﴿ وَإِذْ قُلْنَا ادْخُلُوا هَذِهِ الْقَرْيَةَ فَكُلُوا مِنْهَا حَيْثُ شِئْتُمْ رَغَدًا وَادْخُلُوا الْبَابَ سُجَّدًا وَقُولُا عَيْرَ وَقُولُوا مِنْهَا حَيْثُ شِئْتُمْ وَعَدَّلُ الدِينَ ظَلَمُوا قَولًا عَيْرَ وَقُولُوا مِنْ السَّمَاء بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ ﴿ ۞ ﴾ اللّذِي قِيلَ لَهُمْ فَأَنزَلْنَا عَلَى الّذِينَ ظَلَمُوا رِجْزًا مَنَ السَّمَاء بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ ﴿ ۞ ﴾

[البقرة]

والله - تبارك وتعالى - لم يكلف بنى إسرائيل بأنْ يدخلوا هذه القرية التى يقال إنها القدس . ويقال : إنها قرية فى فلسطين ، أو قرية فى الأردن ، إلا بناء على طلبهم هم ، فهم الذين طلبوا من موسى أن يدعو الله لهم أنْ يدخلوا وادياً فيه زرع ؛ ليأكلوا مما تنتج الأرض ، ويطمئنوا على طعامهم ؛ لأنهم يخافون أنْ يأتى يوم لا ينزل عليهم المنُّ والسلوى من السماء.

فلما استجاب الله لدعواهم وقال لهم: ادخلوا الباب خاشعين وقولوا: يارب حُطَّ عنا ذنوبنا . فبدلَّل بنو إسرائيل القول ، فبدلاً من أن يقولوا "حطة" قالوا "حنطة".

والحطة تعنى الدعاء بأنَّ يقولوا : يا رب حُطَّ عنَّا ذنوبنا ، فنحن قد استجبنا لأمرك ، وجئنا إلى القرية التي أمرتنا أن نسكنها ، وكان عليهم أن يدخلوها ساجدين ؛ لأن الله قد أنجاهم من التيه بعد أن أنعم عليهم ورفَّههم فيه .

بل إنهم أيضاً بدَّلوا طريقة الدخول إلى القرية ، فبدلاً من أن يدخلوا ساجدين دخلوا على أدبارهم زاحفين ، وكان هذا رغبة في المخالفة ، فأصابهم الله بعذاب من السماء بما كانوا يفسقون .

أى: يبتعدون عن منهج الله ولا يطبقونه ، رغبة في المخالفة وإصراراً على العناد.

والحق سبحانه يُعلِّمنا الأدب مع رسول الله عَلَيْكُم فيقول:

أى: يا مَن آمنتم بى إلها ، وآمنتم بى واحداً قيُّوماً حكيماً ، وآمنتم بى بأن أجازى على السيئة ، وآمنتم بأنى أستطيع أن أقيم الساعة فى أى وقت ، يا مَن أمنتم بى لا تُقدِّموا بين يدى الله ورسوله.

أى: لا تقطعوا أمراً قبل أن يقضى فيه رسول الله عَلَيْكَم ، ورسول الله عَلَيْكَم ، ورسول الله لا يقضى إلا عن وحى من الله ، فكأنكم إن وقفتم أمام أمر رسول الله ، وقفتم أمام أمر من الله الذى آمنتم به ، وكنتم غير مُتَقبن له سبحانه .

فإذا قال الله أمراً أو قال رسول الله رأياً ، فلا تُقدَّموا رأياً من عندكم يخالف كلام الله ورسوله .

فأول شيء أمرهم به الله سبحانه ألا يُقدَّمُوا أو يقطعوا أمراً بين يدى رسول الله ، بل قولوا: نحن بين يديك ، ما تقوله لنا ننفذه مثلما نفذتم صلح الحديبية وأنتم غير راضين عنه.

فلا تُقدِّموا في أيِّ مسألة رأياً ما دام لله ورسوله فيها حكم أو كلام .

TVT Lucilia

# ثم يقول الحق سبحانه : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَرْفَعُوا أَصُو آتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ اللَّهِينَ آمَنُوا لا تَرْفَعُوا أَصُو آتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ اللَّهِيَ ٢٠٠٠ ﴾ [الحجرات]

ولذلك قال الحق سبحانه :

## ﴿ لا تَجْعَلُوا دُعَاءَ الرَّسُولِ بَيْنَكُمْ كَدُعَاءِ بَعْضِكُم بَعْضًا ١٠٠٠ ﴾

لماذا؟ لأن التوقير بجب أن يكون - كما يكون بالإيمان به - باللسان ، ويكون بانخفاض الصوت أمامه ، لأن رفع الصوت يدل إما على التساوى ، وإما على العلو.

ولنداء رسول الله عَنْ آداب يجب مراعاتها ، فهو ليس كأحدكم تنادونه: يا محمد ، وقد عاب القرآن على جماعة لم يلتزموا أدب النداء مع رسول الله عَنْ . فقال:

## ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُنَادُونَكَ مِن وَرَاءِ الْحُجُرَاتِ أَكْثَرُهُمْ لا يَعْقِلُونَ ۞ ﴾ [الحجرات]

فأساءوا حين قالوا: يا محمد ، ولو قالوا حتى : يأيها الرسول فقد أساءوا ، لأنه لا يصحُ أنْ يتعبجلوا رسول الله ، ويجب أن يتركوه على راحته ، إنْ وجد فراغاً للقائهم خرج إليهم . إذن: أساءوا من وجهين.

ولا يليق أنْ نناديه عَلَى السمه: يا محمد . لأن الجامع بين الرسول وأمته ليس أنه محمد ، إنما الجامع أنه رسول الله ، فلا بُدَّ أن نناديه بهذا الوصف ، ولم لا وربه عن وجلَّ وهو خالقه ومصطفيه قد ميّزه عن سائر إخوانه من الرسل ، ومن أولى العزم فناداهم بأسمائهم.

إِنَا آدَمُ اسْكُنْ أَنْتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةُ ۞ ﴾

إِنَا آدَمُ اسْكُنْ أَنْتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةُ ۞ ﴾

إِنَا أَبُورُ الْمِبْعُ بِسَلَامٍ مِنَّالِكَ ﴾

إِنَا إِبْرَاهِيمُ ﴿ إِنَا مَلَقُتَ الرُّءْيَا ۞ ۞ ﴾

إِنَا عُيسَى ابْنَ مَرْيَمَ أَأَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ۞ ﴾

إِنَا عَيسَى ابْنَ مَرْيَمَ أَأَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ۞ ﴾

إِنَا عَيسَى ابْنَ مَرْيَمَ أَأَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ۞ ﴾

إِنَا عَيسَى ابْنَ مَرْيَمَ أَأَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ۞ ﴾

إِنَا عَيسَى ابْنَ مَرْيَمَ أَأَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ۞ ﴾

إِنَا عَيسَى ابْنَ مَرْيَمَ أَأَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ۞ ﴾

لكن لم يُنادِ رسول الله عَلَيْكِ باسمه أبداً ، إنما يناديه بيأيها الرسول ، يأيها النبي.

فإذا كان الحق - تبارك وتعالى - لم يجعل دعاءه للرسول كدعائه لباقى رسله ، أفندعوه نحن باسمه ؟ ينبغى أن نقول : يا أيها الرسول ، يا أيها النبى ، يا رسول الله ، يا نبى الله ، فهذا هو الوصف اللائق المشرف.

وكما نميز دعاء رسول الله حين نناديه ، كـذلك حين ينادينا نحن يجب أنْ نُقدِّر هذا النداء ، ونعلم أن هذا النداء لخير عام يعود نفعه على الجميع .

ثم يقول تعالى: ﴿ قَدْ يَعْلَمُ اللَّهُ الَّذِينَ يَتَسَلَّلُونَ مِنكُمْ لِوَاذًا (١) فَلْيَحْـذَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ ٱلِيمٌ (١٣) ﴾ [النور]

لا شك أن الذين يستأذنون رسول الله فيهم إيمان ، فيراعون مجلس رسول الله ، ولا يقومون إلا بإذنه ، لكن هناك آخرون يقومون دون استئذان ، فهم يتسللون ، والتسلل هو الخروج بتدريج وخُفْية ، كأن يتزحزح من مكان لآخر

= منا دینا =

ر۱) لاوذه لواذاً : راوغه . قال الزجاج : سعنى لواذاً ههنا خلافاً اى: يخالفون خلافاً. وقيل : سعنى بتسللون : يلوذ هذا بذا ، ويستتر ذا بذا أى : مستخفين ومستترين بعضكم ببعض . إلسان العرب مادة : لوذ أ

حتى يخرج ، أو يُوهمك أنه يريد الكلام مع شخص آخر ليقوم فينسلت من المجلس خُفية ، وهذا معنى ﴿يَتَسَلَّلُونَ مِنكُمْ لِوَاذًا ۞۞ [النور] يلوذُ بآخر ليخرج بسببه .

ويحد الله هؤلاء: ﴿فَلْيَحَدُرِ اللَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ (٢٠) ﴾ [النور] والتحذير إنذار بالعاقبة السيئة التي تترتب على الانسحاب من مجلس رسول الله ، كأنه يقول لهم : قارنوا بين انسحابكم من مجلس الرسول ، وبين ما ينتظركم من العقاب عليه .

لذلك كان الصحابة يفهمون هذه المسألة ، ويتأدَّبون فيها مع رسول الله ، ويسألونه في الأمر : أهو من عند الله قد نزل فيه وحي ، أم هو الرأى والمشورة؟ فإنْ كان الأمر فيه وحي من الله فلا كلام لأحد مع كلام الله ، وإنْ كان لم يرد فيه من الله شيء أدلى كل منهم برأيه ومشورته .

وهذا حدث فعلاً في غزوة بدر حين نزل رسول الله عَيْنِهُم منزلاً رأى بعض الصحابة أن غيره خَيْر منه ، فسألوا رسول الله : أهذا منزل أنزلكه الله ، أم هو الرأى والمشورة ؟

فقــال : «بل هو الرأى والمشورة»(١) فأخبـروه أنه غير مناسب ، وأن المكان المناسب كذا وكذا .

ويُوجِّه الحق سبحانه المؤمنين إلى أدب آخر من الأدب مع الرسول عَيْنَ ، في قول تعالى: ﴿وَلا تَجْهَرُوا لَهُ بِالْقُولِ كَجَهْرٍ بَعْضِكُمْ لِبَعْضِ أَن تَحْبَطَ أَعْمَالُكُمْ

<sup>(</sup>١) قال الحباب بن المنذر بن الجموح: "يا رسول الله ، أرأيت هذا المنزل ، أمنزلاً أنزلكه الله ليس لنا أن نتقدمه ولا نتأخر عنه ، أم هو الرأى والحرب والمكيدة ؟ قبال: بل هو الرأى والحرب والمكيدة . فقيال : يا رسول الله ، فإن هذا ليس بمنزل ، فبانهض بالناس حتى نأتى أدنى مناء من القوم فننزله المحديث ، أورده ابن هشام في السيرة النبوية (٢/ ٢٠٠) نقلاً عن ابن إسحاق.

وَأَنتُمْ لا تَشْعُرُونَ ۞ إِنَّ الَّذِينَ يَغُضُونَ أَصُواتَهُمْ عِندَ رَسُولِ اللَّهِ أُولَئِكَ الَّذِينَ امْتَحَنَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ للتَّقُونَىٰ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ عَظِيمٌ ۞﴾

فلا تجهروا للرسول بالقول كما تجهروا مع بعضكم ، خشية أن تحبط أعمالكم ؛ لأن الذي يعامل رسول الله برفع الصوت عنده ، أو الجهر له بالقول ، أو تدعونه كما تدعون أنفسكم ، فهذا يُحبط العمل .. لماذا؟

لأن عملك الذي تعمله على أنه نية طاعة ، مَن الذي كلّفك به ؟ الرسول عَنْكُ كُلُفك به من عند الله ، وليس من عند نفسه ، فحين لا تُوقِّر الرسول ، فأنت لم تُوقِّر الله سبحانه .

فهذه الأعمال مع الرسول عَلَيْ تَعبط عملك دون أن تدرى ، فلا بُدَّ أنْ تعنفظ للرسول بمهابته ومكانته مهما كان رءوفاً ورحيماً بالمؤمنين ومتواضعاً لله ، فإياكم أن تغترُّوا بأن الرسول بالمؤمنين رءوف ورحيم ، بل كما فعل معكم ذلك أعطوه مهابةً وكرامةً أكبر من ذلك .

ولذلك يقول الحق سبحانه:

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَغُطُّونَ أَصُواتَهُمْ عِندَ رَسُولِ اللَّهِ أُولَئِكَ الَّذِينَ امْتَحَنَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ للتَّقُويَ لَهُم مَّغُفَرَةً وَأَجْرٌ عَظِيمٌ (٢٠) ﴾ للتَقُويَ لَهُم مَغْفَرَةً وَأَجْرٌ عَظِيمٌ (٢٠) ﴾

فالذين يخفضون أصواتهم عند رسول الله عَلَيْ أولئك عرفوا مكانة الرسول، وأعطوا له قدره، فمثلاً يأتى خادم رسول الله عَلَيْ أنس بن مالك ويقول: «لقد خدمت رسول الله عشرين سنة ، فوالله ما قال لى فى شىء فعلته : لم فعلته ؟ ولا فى شىء لم أفعله : لم لم تفعله ؟ (١)

س مذا دینا

 <sup>(</sup>۱) حدیث متفق علیه . أخرجه البخاری فی صحیحه (۲۰۳۸) ، و كذا مسلم فی صحیحه (۱۰) كتاب الفضائل ، من حدیث أنس بن مالك.

فِمعنى "يغضون" أى: يخفضون أصواتهم، ويُكلِّمونه برقَّة وأدب. ﴿ أُولْئِكَ الَّذِينَ امْتَحَنَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ لِلتَّقُوكَ ﴿ أُولِئِكُ اللَّهِ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ لِلتَّقُوكِ ﴿ آَ

قالوا: إن صحابة رسول الله على وأتباع دينه ، وهو الإسلام ، مُكلَّفون بمهمة هي مهمة الأنبياء الذين سبقوا رسول الله ؛ لأنهم مُفوَّضون أنَّ يحملوا أمانة رسول الله على إلى العالم كله ، فلا نجعلهم يحملون أمانة تبليغ رسالة الله إلى العالم كله ، فلا نجعلهم يحملون أمانة تبليغ رسالة الله إلى العالم كله ، إلا إذا اختبرناهم ، حتى لا نأخذ إلا الصنديد ، صاحب العزيمة القوية والهمة العالية .

وهذه مأخوذة من استحان الذهب ، حيث يغلوه في البوتقة حتى يُخرِجوا منه الشوائب العالقة والمعادن الأخرى ، ولا يبقى إلا الذهب الخالص وهو عيار ٢٤ ، وهناك معادن تخلط به ، وتجعله عيار ٢١ ، ومعادن تجعله عيار ١٨ ، ومعادن تجعله عيار ١٦ .

كذلك الحديد العادى يُدخِلونه النار ، فيخرج الخبث والشوائب ، ويتبقى الحديد الصلب ؛ لأنك أخرجت الشوائب التي تمنع التحام الجزئيات مع بعضها .

ولذلك ، فالصلابة في الشيء تأتى من أن كلَّ ذرة ملتحمة بالأخرى التحاماً قوياً ، وليس بينها فاصل ، ولذلك يُقال : هذا حديد صلب . أى : قوى ومتماسك الذرات ، فكذلك المؤمن ،

فالذين يخفضون أصواتهم عند رسول الله على قد عرفوا مكانته وأعطوه قدره، وهم الذين امتحن الله قلوبهم واختبرهم للتقوى حتى يكونوا أهلاً لحمل أمانة تبليغ رسالة الإسلام إلى الناس كافة.

وهذا الاختبار والابتلاء هدفه تقوية عزائمهم ورفع همتهم حتى يصمدوا أمام الأحداث ، ويتحملوا الشدائد والمحن بعزيمة لا تلين ، وصبر لا ينفد -

TV9 \_\_\_

۰ ۲۸ منا دینا

#### الصبر والصلاة

الصبر نصف الإيمان ، والصلاة عماد الدين ، لذلك كان الصبر والصلاة هما أول ما يطلبه الله ممن آمن بهذا الدين ، إعدادًا للمؤمنين ليواجهوا مقتضيات إيمانهم ومتطلباته ، وهذا يحتاج إلى الصبر، الصبر على الإيمان ، والصبير على الصلاة والعبادة والطاعة ، والصبر على الصبر فسه ، وهو التصبر.

يقول الحق سبحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَعِينُوا بْالصَّبْرِ وَالصَّلاةِ إِنَّ اللَّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ (١٥٣) ﴾

وهو سبحانه يناديهم بالإيمان ؛ لأنهم اعتقدوا اعتقاد الألوهية الواحدة ، ومن يسمع منهم هذا الخطاب عليه أن يداوم على الإيمان .

وما دام قد آمن بالإله الواحد قبل الخطاب ، فقد استحق أن ينال التكريم من الحق سبحانه بأن يخاطبه ويصفه بأنه من المؤمنين ، فإذا نودى عليهم بهذه الصفة فهى علامة السمو المقبول .

وإذا طُلبت الصفة ممن توجد الصفة فيه ، فاعلم أنه سبحانه يطلب دوام الصفة فيه واستمرارها ، وفي الاستمرارية ارتقاء .

فالله سبحانه وتعالى يطالبنا أن نستعين بالصبر والصلاة .. على ماذا ؟ على كل ما يطلبه منا الله .. على تكليفاته ومنهجه نستعين على ذلك بالصبر والصلاة .. ولكن لماذا الصبير ؟ لأن الصبير هو منع النفس من الجيزع من أى شيء

31

يحدث، وهو يأخذ ألواناً شتى حسب تسامى الناس في العبادة .

فمثلاً ، سُئل الإمام على ولحق عن حق الجار؟ قال: تعلمون أنك لا تؤذيه؟ قالوا: نعم ، قال : وأن تصبر على أذاه ، فكأنه ليس مطلوبًا منك فقط ألا تؤذى جارك ، بل تصبر على أذاه . والصبر هو الذي يعينك على أن تفعل ما أمرك الله به ، ولا تفعل ما نهاك الله عنه .

إن الله منعك من أشياء هي من شهوات النفس ، وأمرك بأشياء فيها مشقة ، وهذه محتاجة إلى الصبر ، وأنت إن أخذت منهج الله تعبداً ستأخذه فيما بعد عادة .

يقول أحد الصالحين في دعائه: اللهم إنى أسألك ألا تكلني إلى نفسى ، فإنى أخشى يا رب ألا تثيبني على الطاعة ، لأننى أصبحت أشتهيها فسبحانك أمرتنا أن نحارب شهواتنا.

انظر إلى الطاعة من كشرة حب الله أصبحت مرغوبة مُحَببة إلى النفس ، فها هو رسول الله عَرِيْكِ كان يقول لبلال ساعة الأذان بالصلاة: « أرحنا بها يا بلال »(١).

ولم يقل كما يقول بعض الناس - والعياذ بالله - أرحنا منها ، ذلك أن هناك من يقول لك : إن الصلاة تكون على كشفى مثل الجبل وأرتاح ، نقول له : أنت ترتاح بها ولا ترتاح منها ، لأنك وقفت بين يدى الله المكلف ، وما دام الإنسان واقفاً أمام ربه ، فكل أمر شاق يصبح سهلاً.

يقول أحد العابدين: أنا لا أواجه الله بعبوديتي ، ولكن أواجهه بربوبيته

۳۸۲ \_\_\_\_\_ هذا دینیا \_\_\_\_

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد في مستده (٩/ ٣٦٤)، وأبو داود في سننه (٤٩٨٥) عن رجل من الصحابة.

فأرتاح ؛ لأنه ربى ورب العالمين ، فالذى له أب يعينه لا يحمل هَمَّا ، فما بالك بالذى له رب يعينه وينصره؟

أى : أنه يطلب منك أن تواجه الحياة في معية الله ، فأنت لو واجهت المشكلات في معية من تثق في قوته تواجه الأمور بشجاعة ، فما بالك إذا كنت في معية الله ، وكل شيء في الوجود خاضع لله ، أيجرؤ شيء أن يقف أمامك وأنت مع الله ؟

إن الأحداث لا تملأ الخلق بالفزع والهلع إلا ساعة الانفلات من حضانة ربهم ، وأما من يعيش في حضانة ربه فلا يجرؤ عليه الشيطان فالشيطان خناس، ما معنى خناس ؟

إذا سهوت عن الله اجترأ عليك ، وإذا ذكرت الله خنس وضعف ، فهو لا قوة له ، وهو لا يدخل مع الله سبحانه وتعالى في معركة ، وإنما يدخل مع خلق الله الذين ينسون الله ويبتعدون عنه .

يقول القرآن الكريم:

﴿ قَالَ فَبِعِزُتِكَ لَأُغُوِينَهُمْ أَجُمَعِينَ (١٨) إِلاَّ عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِينَ (١٨) ﴾ [ص] وما دام الله سبحانه وتعالى مع الصابرين فلابد أن نعشق الصبر ، وكيف لا نعشق ما يجعل الله معنا ؟

يقول الحق جل جلاله في الحديث القدسي :

« يابن آدم ، مرضت فلم تَعُـدْنى. قال : يا رب وكيف أعـودك وأنت رب
 العالمين ؟ قال : أما علمت أن عبدى فلانًا مرض فلم تَعُده ؟ أما علمت أنك لو

- هذا دنا

\_\_\_\_\_ الصبر والصلاة،

عُدَّته لوجدتني عنده ١١٠٠.

يقول بعض الصالحين : اللهم إنى أستحى أن أسألك الشفاء والعافية حتى لا يكون ذلك زهداً في معيتى لك .. إذن : لابد أن نعشق الصبر ؛ لأنه يجعلنا دائماً في معية الله .

الله سبحانه وتعالى يقول: ﴿ إِنَّ اللَّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ (١٥٣) ﴾ [البقرة] نحن نريد أن يكون الله سبحانه معنا دائماً ، إن هذه الآية لا تجعل الإنسان ييأس مهما لقى في حركة حياته من المشقة.

والحق سبحانه يقول في آية أخرى :

### ﴿ وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلاةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلاَّ عَلَى الْخَاشِعِينَ ۞ ﴾ [البقرة]

فالحق سبحانه بعد أن لفتنا إلى أن التوراة تطالب اليهود بأن يؤمنوا بمحمد على الله منا الاستعانة بالصبر والصلاة ، ومعنى الاستعانة بالصبر أن هناك أحداثًا شاقة ستقع ، وأن المسألة لن تكون سهلة ، بل تحتاج إلى جهد .

فالصبر معناه حمل النفس على أمر صعب ، وهم ما داموا قد تعودوا على شراء آيات الله بثمن قليل ؛ لأنهم قلبوا الصفقة ، فجعلوا آيات الله ثمناً لمتع الدنيا ، واشتروا بها متعهم وملذاتهم ، وبعد أن تعودوا على الربا وغيره من وسائل الكسب الحرام ، لابد أن يستعينوا بالصبر إذا أرادوا العودة إلى طريق الإيمان .

۳۸٤ - سنا دينيا

فإنها موجهة للجميع ، فكل مؤمن يدخل منهج الإيمان محتاج إلى الاستعانة بالصبر ليحمل نفسه على مشقة المنهج وتكاليفه ، وليمنع نفسه عن الشهوات التي حرَّمها الله سبحانه .

والصبر في الآية الكريمة فسره بعض العلماء بأنه الصيام ، فكأن الله تعالى يأمرهم أن يجوعوا ويصبروا على ألم الجوع ، ومشقة الإيمان والصلاة كما قلنا خشوع وخضوع وذلة لله .

فالعلاج في الصبر مع الصلاة ، والصبر كبير أن تتحمله النفس ، وكذلك الصلاة ؛ لأنهما بأخذان من حركة حياة الإنسان ، والصبر هنا مطلوب ليصبروا على ما يمتنعون عنه من نعيم الدنيا وزخرفها ، والصلاة تحارب الاستكبار في النفس ، فكأن الوصفة الإيمانية لا تتجزأ فلا يتم الصبر بلا صلاة ، ولا تتقن الصلاة إلا بالصبر .

ويصف الحق سبحانه أولى الألباب، فيقول:

﴿ وَالَّذِينَ صَبَرُوا ابْتِغَاءَ وَجُهِ رَبِهِمْ وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَأَنفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِرًا وَعَلانِيَةً وَيَدْرَءُونَ بِالْحَسَنَةِ السِّيَّةَ أُولَئِكَ لَهُمْ عُقْبَى الدَّارِ (٣٠) ﴾ [الرعد]

فهم في هذه الآية من صبروا ابتغاء وجه ربهم ، والصبر هو تحمل متاعب تطرأ على النفس الإنسانية لتخرجها عن وقار استقامتها ونعيمها وسعادتها ، وكل ما يُخرج النفس الإنسانية عن صياغة الانسجام في النفس يحتاج صبراً .

والصبر يحتاج صابراً هو الإنسان المؤمن ، ويحتاج مصبوراً عليه ، والمصبور عليه ، والمصبور عليه في الأحداث قد يكون في ذات النفس ، كأن يصبر الإنسان على مشقة التكليف الذي يقول «افعل» و «الا تفعل» .

فالتكليف يأمرك بترك ما تحب ، وأن تنفذ بعض ما يصعب عليك ، وأن تمثل بالابتعاد عما ينهاك عنه ، وكل هذا يقتضى مجاهدة من النفس ، والصبر الذاتى على مشاق التكليف.

ولذلك يقول الحق سبحانه وتعالى عن الصلاة مثلاً:

﴿ وَإِنَّهَا (١) لَكَبِيرَةٌ إِلاَّ عَلَى الْخَاشِعِينَ ٤٠٠ ﴾

وهذا صبر الذات على الذات ، ولكن هناك صبر أخر ، صبر منك على شيء يقع من غيرك ، ويُخرجك هذا الشيء عن استقامة نفسك وسعادتها ، وهو ينقسم إلى قسمين : قسم تجد فيه غريماً لك ، وقسم لا تجد فيه غريماً لك .

فالمرض الذي يخرج الإنسان عن حيز الاستقامة الصحية ويسبب لك
 الألم ، ليس لك فيه غريم ، لكنك تجد الغريم حين يعتدى عليك إنسان
 بالضرب مثلاً ، ويكون هذا الذي يعتدى عليك هو الغريم لك .

وكل صبر له طاقة إيمانية تحتمله ، فالذي يقدر على شيء ليس له فيه غريم ، يكون صبره معقولاً بعض الشيء ؛ لأنه لا يوجد له غريم يهيج مشاعره.

أما صبر الإنسان عملي ألم أوقعه به من يراه أمامه ، فهذا يحتاج إلى قوة ضبط كبيرة ، كي لا يهيج الإنسان ويفكر في الانتقام.

ولذلك تجد الحق يفصل بين الأمرين ، يفصل بين شيء أصابك ، ولا تجد لك غريماً فيه ، وشيء أصابك ولك من مثلك غريم فيه .

ويقول سبحانه عن الصبر الذي ليس لك غريم فيه:

۳۸٦ حذا دينا

<sup>(</sup>١) قال ابن كثير في تفسيره (١/ ٨٧): "الضمير في قوله: ﴿ وَإِنُّهَا لَكَبِيرَةٌ .. (30) ﴾ | البقرة | عائد إلى الصلاة نص عليه مجاهد، واختاره ابن جرير. ويحتمل أن يكون عائدًا على ما يدل عليه الكلام وهو الوصية بذلك».

## ﴿ وَاصْبِرْ عَلَىٰ مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ ١٧٠ ﴾ [ لقمان ]

فهذه دعوة للصبر على مصيبة ليس للإنسان غريم فيها كالمرض أو موت أحد الأقارب ، وهذه الدعوة للصبر تأتى هنا كعزاء وتسلية.

فهذه دعوة للصبر على مصائب تلحق الإنسان بقضاء الله وقدره ، وليس له غريم فيها ، كمن أصيب في صحته أو تعرض لضائقة في ماله ، أو انهار بيته ، الخ.

وفى هذا النوع من المصائب يشعر الإنسان بألم الفَقَد ولذعة الحسارة ، لكن لا ضغن فيها على أحد ، فالصبر على هذه الأحداث قريب ؛ لأنه ابتلاء وقضاء وقدر ، فلا يحتاج الأمر بالصبر هنا إلى توكيد ، ويناسبه قوله تعالى : ﴿وَاصْبِورُ عَلَىٰ مَا أَصَابِكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الأُمُورِ (٧٧)﴾

قلىٰ مَا أَصَابِكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الأُمُورِ (٧٧)﴾

وهو صبر على الأقدار المؤلمة التى لا تفطن أنت إلى الحكمة منها ، فالأقدار ما دامت من حكيم ، ومجريها عليك رب ، إذن : لابد أن لها حكمة فيك ، فخذ القضية بحكمة مجريها عليك ، فهو سبحانه ربك ، وليس عدوك ، وأنت عدد وصنعته.

ألم تقرأ قول الرسول عليه في الحديث الشريف: «الخلق كلهم عيال الله ، فأحبُهم إليه أرافهم بعياله »(١).

إذن : حين تجرى عليك الأقدار المؤلمة ، فيكفيك للصبر عليها أن تعلم أنها حكمة الله ، ويكفيك أن مُجريها عليك ربك ، فإن جاءت الأقدار المؤلمة بسبب تقصيرك ، فلا تلومن إلا نفسك ، كالطالب الذي يهمل دروسه ويتكاسل ، فيفشل في الامتحان ، فالفشل نتيجة إهماله وتكاسله.

المنادينا المناد

 <sup>(</sup>١) أخرج نحوه من حديث عبد الله بن مسعود أبو نعيم في حلية الأولياء (٤/ ٢٣٧) وابن الجوزى بإستاده في «العلل المتناهية» (١/ ١٥) وضعفه، وأورده العجلوني في كشف الخفاء (١/ ٤٥٧).

أما الذى يذاكر ويجد ويبكر إلى الامتحان مستبشراً فتصدمه سيارة مثلاً في الطريق ، تمنعه من أداء استحانه ، فهذا هو القدر المؤلم الذى له حكمة ، وربما داخله شيء من الغرور وعولً على مذاكرته ، ونسى توفيق الله له ، فأراد الله أن يُلقّنه هذا الدرس ليعلمه أن الأمر في النهاية بيد الله ومعونته ، وأنه الخاسر إن لم تصادفه هذه المعونة ، على حد قول الشاعر :

إِذَا لَمْ يِكُنُ عَوْنٌ مِنَ اللهَ لِلْفَتِي فَاوَّلُ مَا يَجْنِي عَلَيْهِ اجْتِهادُهُ

فعليك إذن أن تنظر إن كانت المصيبة نتيجة لما قدمت ، فلا تلومن إلا تفسك، فإن كنت قد أخذت بالأسباب ، واستوفيت ما طلب منك ، ثم أصابتك المصيبة ، فاعلم أن لله فيها حكمة ، وعليك أن تحترم حكمة الله وقدره في خَلقه.

ويقول الحق سبحانه:

﴿ وَلَنَبْلُونَكُم بِشَيْءٍ مِنَ الْخُوفِ وَالْجُوعِ وَنَقْصِ مِنَ الأَمْوَالِ وَالأَنفُسِ وَالثَّمَرَاتِ وَبَشِرِ الصَّابِرِينَ (١٠٠٠)﴾

فالحق ـ سبحانه وتعالى ـ يريد أن يعد المؤمن إعدادًا كافيًا كاملاً ، فالمؤمن يواجه الخوف فيستعد ، ويواجه الجوع فيأخذ من قوت الحياة بقدر الضرورة.

فالحق سبحانه يريد أن يعطى المؤمنين مناعة فيما دون الحياة ، مناعة من الخوف والجوع ونقص الأموال والأنفس والثمرات ، فكل ما دون حياة الفرد هو أمر ترفى بالنسبة لفقد الحياة نفسها ، فمن لم يفقد حياته ، فستأتى له ابتلاءات فيما دون حياته وهى ابتلاءات الخوف والجوع ونقص الأموال ، ونقص فى عدد الإخوة المؤمنين ، وكذلك نقص فى الثمرات.

كل هذه الأشياء يحبها الإنسان ، ويأتى التكليف ليطلب من المؤمن أن يترك بعضًا مما يحب ، وتلك الابتلاءات تدخل في نطاق بقاء التكليف.

وأول تلك الابتلاءات هو الخوف، والخوف هو انزعاج النفس وعدم اطمئنانها من توقع شيء ضار، فالنفس لها ملكات متعددة وعندما يصيبها الخوف فهي تعانى من عدم الانسجام، و الخوف خُورٌ لا ضرورة له ؛ لأنك إذا كنت تريد أن تُؤمِّن نفسك من أمر يخيفك، فأنت تحتاج إلى أن تجتهد بأسبابك لنعوق هذا الذي يخيفك.

أما إن استسلمت للانزعاج فلن تستطيع مواجهة الأمر المخيف بكل ملكاتك ؛ لأنك ستواجهه ببعض من الملكات الخائرة المضطربة ، بينما أنت تحتاج إلى استقرار الملكات النفسية ساعة الخوف ، حتى تستطيع أن تمد نفسك بما يؤمنك من هذا الخوف ، أما إن زاد انزعاجك عن الحد ، فأنت بذلك تكون قد أعنت مصدر الخوف على نفسك ؛ لأنك لن تواجه الأمر بجميع قواك ، ولا بجميع تفكيرك.

إذن: فالذى يخاف من الخوف نقول له: أنت معين لمصدر الخوف على نفسك ، وخوفك وانزعاجك لن يمنع الخوف ؛ ولذلك لابد لك أن تنشغل بما يمنع الأمر المخوف ، ودع الأمر المخوف إلى أن يقع، فلا تَعِش في فزعه قبل أن يأتيك.

فآفة الناس أنهم يعيشون في المصائب قبل وقوعها، وهم بذلك يطيلون على أنفسهم أمد المصائب، إن المصيبة قد تأتى مثلاً بعد شهر، فلماذا تطيل من عمر المصيبة بالتوجس منها والرهبة من مواجهتها؟ إنك لو تركتها إلى أن تقع، تكون قد قصرت مسافتها.

ولك أن تعرف أن الحق سبحانه وتعالى ساعة تأتى المصيبة فهو برحمته يُنزِل معها اللطف، فكأنك إن عشت في المصيبة قبل أن تقع، فأنت تعيش في المصيبة وحدها معزولة عن اللطف المصاحب لها، لكن لو ظللت صابراً محتسبًا قادراً

= مادنتا

على مواجهة أي أمر صعب ، فأنت لن تعيش في المصيبة بدون اللطف.

ونأتى إلى الابتلاء الشانى فى هذه الآية الكريمة، وهو الجوع، فابتلاء الجوع هو أن تصبر على الضرورى من الطعام الذى يقيم لك الحياة ، ولذلك شرع الله الصوم لنصبر على أذى الجوع ، لأن المؤمنين قد تضطرهم معركة ما لأن يعيشوا فيها ساعات طويلة دون طعام، فإن لم يكونوا مدربين على تحمل قسط من الجوع فسيخورون ويتعبون.

إذن: فالحق سبحانه وتعالى يريد أن يعد المؤمن إعـدادًا كافيًا كاملاً، فالمؤمن يواجه الخوف فيستعد ، ويواجه الجوع فيأخذ من قوت الحياة بقدر الضرورة.

وأما الابتلاء الشالث، وهو نقص الأموال، فمصدره أن المؤمنين سينشغلون عن حياتهم بأمر الدعوة، وإذا ما شغلوا عن حركة الحياة لمواجهة العدو فسيضطرون إلى التضحية بحركة الحياة التي تنتج المال، ولذلك تنقص الأموال؛ لأن حركتهم في الحياة توجهت إلى مقاومة خصوم الله.

وكذلك سيواجهون العدو مقاتلين، وقد يستشهد منهم عدد ، وأخيراً يواجهون نقص الثمرات ، والثمرات هي الغاية من كل عمل.

والحق سبحانه وتعالى حين يعدنا هذا الإعداد، فإذا نجمهنا فيه تكون لنا البشرى ؛ لأننا صبرنا على كل هذه المنغصات: صبر على الخوف ، وصبر على الجوع ، وصبر على الجوع ، وصبر على نقص الأنفس ، وصبر على نقص الثمرات.

إذن: فالمهم أن ينجح المؤمن في كل هذه الابتىلاءات، حتى يواجمه الحياة صلبًا ، ويواجه الحياة قويًا ، ويعلم أن الحياة معبر، ولا يشغله المعبر عن الغاية.

ولذلك يقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُم مُصِيَّةٌ قَالُوا إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ( ١٠٠٠ ﴾

والمصيبة هى الأمر الذى ينال الإنسان منه المشقة والألم ، وهى مأخوذة من إصابة الهدف ، والمؤمن يستقبل المصيبة واثقًا أنها على قدر إيلامها يكون الثواب عليها.

فالمؤمن يستقبل كل مصيبة منوقعًا أن يأتي له منها خير، ومعنى قول الحق سبحانه: ﴿ إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ( ١٠٠٠ ﴾

أى: نحن مملوكون لله ، ونحن راجعون إليه ، وحتى إذا كان في مصائب الدنيا ظلم لنا وقع علينا من إنسان ، فسوف نأخذ ثواب ما ظُلمنا فيه عند الرجوع إلى الله.

إذن: فنحن لله ابتداء بالملكية، ونحن لله نهاية في المرجع ، وهو سبحانه ملك القوسين ، الابتداء والانتهاء ؛ ولذلك علّمنا رسول الله عليه عند أي مصيبة تصيب الإنسان أن يسترجع، أي : أن يقول: "إنّا لله وإنّا إليه راجعون".

وزادنا أيضًا أن نقول: «اللهم أجرني في مصيبتي، واخلف لي خيرًا منها» إنك إذا ما قلتها عند أي مصيبة تصيبك فلابد أن تجد فيما يأتي بعدها خيرًا منها، وحتى إن نسى الإنسان أن يقول ذلك عند وقوع المصيبة، ثم تذكرها وقالها فله جزاؤها، كأنه قالها ساعة المصيبة.

وهناك قصة عن أم سلمة ولي ، حين مات أبو سلمة زوجها - وكان مل السمع والبصر - وجزعت عليه أم سلمة ، فقيل لها قولى: ما علمنا رسول الله علمت والبصر - وجزعت عليه أم سلمة ، فقيل لها قولى: ما علمنا رسول الله علمت وما علمكم؟ قالوا: إنا لله وإنا إليه راجعون ، اللهم اجرنى فى مصيبتى ، واخلف لى خيراً منها . فقالت ما قيل لها ، فإذا بها بعد انقضاء عدتها يذهب إليها النبى خاطبًا ، فقيل لها : أو جد خير من أبى سلمة أم لم يوجد؟ قالت : ما كنت لأتسامى - أى أتوقع - مثل هذا الموقف » .

أما النوع الآخر، فهو المصائب التي تقع بفعل فاعل، كالقتل مشلاً، فإلى

الصبر والصلاة،

جانب الفقد يوجد غريم لك ، يثير حفيظتك ، ويهيج غضبك ويدعوك إلى الانتقام كلما رأيته ، فالصبر في هذه أصعب ، وحمل النفس عليه يحتاج إلى توكيد ، كما في قوله تعالى:

## ﴿ وَلَمَن صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَلِكَ لَمِنْ عَزْمُ الْأُمُورِ ١٤ ﴾ [الشورى]

فاستعمل هنا لام التوكيد ، لأن الصبر هنا شاق ، والفرصة متاحة للشيطان ليؤلب القلوب ، ويثير الضغائن والأحقاد.

هنا يطلب الله من المؤمن أن يغفر لمن أصابه وأن يصبر، وما دام هناك غريم فالنفس تكون متعلقة بالانتقام، وهذا موقف يحتاج إلى جرعة تأكيدية أكثر من الأولى، فليس في الموقف الأول غريم واضح يُطلب منه الانتقام، أما وجود غريم فهو يحرك في النفس شهوة الانتقام.

ويُرغَبنا الحق سبحانه وتعالى في عدم الحقد والعفو عن مثل هذا الغريم، فيقول: ﴿ وَالْكَاظِمِينَ النَّهَ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ (١٣٤) ﴾ فيقول: ﴿ وَالْكَاظِمِينَ النَّهُ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ (١٣٤) ﴾

[آل عمران]

وهنا ثلاث مراحل: الأولى كظم الغيظ، والثانية هي العفو، والثالثة هي أن تحسن، فترتقي إلى مقام من يحبهم الله وهم المحسنون.

فالمطلوب أولاً أن يكظم الإنسان غيظه ، أى أن الغيظ موجود في القلب، ويتجدد كلما رأى الإنسان غريه أمامه ، ويحتاج هذا من الإنسان أن يكظم غيظه كلما رآه ، ثم يرتقى المؤمن في انفعاله الإيماني ، فيأتى العقو، وهذه مرحلة ثانية وهي أن يُخرِج الغيظ من قلبه ، ويحل بدلاً منه العفو .

۳۹۲ حاذا دینتا

يذكر المؤمنين بما رزقهم فهو وحده الرازق، أباح لهم طيبات الرزق لا خبيثه، ويوجههم للشكر إن كانوا يريدون أن يعبدوه وحده بلا شريك، فالشكر عبادة وطاعة يرضاها الله من عباده.

يقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُلُوا مِن طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَاشْكُرُوا لِلَه إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ (١٧٢) ﴾

فالحرام لا يأتى منه خير مطلقًا ، وهـ و ينقلب على صاحبه شراً ووبالاً ، فإذا دخل الحرام إلى الجسد ييل فعلك إلى الحرام ، فالحرام يؤرق الجسد ويسوقه إلى المعاصى.

يقول رسول الله عالى إن الله تعالى طيب لا يقبل إلا طيبًا، وإن الله تعالى أمر المؤمنين بما أمر به المرسلين»، فقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُواْ مِنَ الطّيبَاتِ وَاعْمَلُواْ صَالحًا.. [ ] ﴿ [ المؤمنون ] .

وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُلُوا مِن طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَاشْكُرُوا لِلَّهِ إِنْ
كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ (١٧٦) ﴾ [البقرة]، ثم ذكر الرجل يطيل السفر أشعث أغبر يمد
يديه إلى السماء: يا رب، يا رب، ومطعمه حرام، ومشربه حرام، وملبسه حرام،
وغُذِي بالحرام، فأنَّى يستجاب لذلك»(١).

المناه المناه

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صحيحه (۱۰۱۵) كتاب الزكاة ، وأحمد في مسنده (۳۲۸/۲) ، والترمذي في سننه (۲۹۸۹) من حديث أبي هريرة يُوك .

# وفى آية آخرى يقول تعالى: ﴿ كُلُوا مِن طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَلا تَطْغَوْا فِيهِ فَيَحِلَّ عَلَيْكُمْ غَضَبِي وَمَن يَحْلِلْ عَلَيْهِ غَضَبِي فَقَدْ هَوَىٰ ( الله ) ﴾ [طه]

والطعام والشراب والهواء مقومات الحياة التي ضمنها الله عز وجل لنا ، وما دام الخالق عز وجل خلق لنا أرزاقنا ومقومات حياتنا وجعلها مناسبة لهذا الإنسان الذي كرّمه وجعله خليفة له في الأرض، وجعل لهذا الرزق ولهذه المقومات حدودًا حدّها وبيّنها هي «الحلال» ، فلا ينبغي لك بعد ذلك أن تتعدى هذه الحدود ، وتطغى في تناول طعامك وشرابك.

فحدودك في مقومات حياتك الحلال، ولو استقرأنا ما أحلَّ الله وما حرَّم لوجدنا الأصل في الأشياء أنها حلال، والكثير هو المحلل لك، أما المحرم عليك فهو القليل المحصور الذي يمكن تحديده.

لذلك يقول عز وجل: ﴿قُلْ تَعَالُواْ أَتْلُ مَا حَرِّمَ رَبُكُمْ عَلَيْكُمْ ۞۞ ﴿ الأنعام ] ولم يقُلْ مثلاً في آية أخرى: تعالوا أثـلُ ما أحل الله لكم؛ لأنها مسألة تطول ولا تُحصى.

إذن: ساعة أعطاك ربك قال لك: هذا رزقك الحلال الخالص، ومنه وقودك ومقومات حياتك، وبه بقاؤك ونشاط حركتك، فلا تتعد الحلال على كثرته إلى الحرام على قلّته وانحصاره في عدة أنواع، بيّنها لك وحذرك منها.

وبالغذاء تتم في الجسم عملية (الأيض) يعنى: الهدم والبناء، وهي عملية مستمرة في كل لحظة من لحظاتك ، فإياك أن تبنى ذرة من ذراتك من الحرام ؟ لأن ذرة الحرام هذه تظل تشاغبك وتُلح عليك كي توقعك في أصلها.

فلا تجعل ذرات بنائك غير منسجمة ، فتجعلها تنمو على وقود ما أحله الله لك.

۳۹ ا دینتا

لذلك تسمع من بعض المتمحكين: ما دام الله خلق الخنزير فلماذا حرَّمه؟ نقول: لقد فهمت أن كل مخلوق خُلِق ليُوكل، وهذا غير صحيح، فالله خلق البترول الذي تعمل به الآلات، أتستطيع أن تشربه كالسيارة؟

إذن : فَرُق بين شيء مخلوق لشيء، وأنت توجهه لشيء آخر، هذه تسمى إحالة أي: تحويل الشيء إلى غير ما جُعِل له ، وهذا هو الطغيان في القوت؛ لأنك نقلت الحرام إلى الحلال.

وقد يأتى الطغيان في صورة أخرى، كأن تأكل ما أحل الله من الطيبات، لكنك تحصل عليها بطريق غير مشروع ، وتُعوِّد نفسك الكسل عن الكسب الحلال ، فتأخذ مجهود غيرك وتعيش عالة عليه ، فإلى جانب أنك تتغذى على الحرام فأنت أيضًا تُزهِّد غيرك في الحركة والإنتاج والمِلك ، وما فائدة أن يتعب الإنسان ويأخذ غيره ثمرة تعبه؟

وقد أخذ الطغيان بهذا المعنى صوراً متعددة فى مجنمعاتنا ، فيمكن أن ندرج تحته: الغصب ، والخطف ، والسرقة ، والاختلاس ، والرشوة ، وخيانة الأمانة ، وخداع من استأجرك إلى غير ذلك من أخذ أموال الناس بالباطل ودون وجه حق ، وكل عمل من هذه التعديات له صورته.

فالخطف أن تخطف مال غيرك دون أن يكون فى متناول يد المخطوف منه ثم تفر به ، فإن كان فى متناول يده وأنت غالبته عليه ، وأخذته عُنوة فهو غصب مأخوذ من: غيصب الجلد عن الشاة أى: سلخه عنها. فإن كان أخذ المال خُفية وهو فى حرزه فهى سرقة ، وإن كنت مُؤتمنًا على مال بين يديك فأخذت منه خقية فهو اختلاس. وإلخ.

إذن: أحل الله لك أشياء ، وحرّم عليك أخرى ، فإن كان الشيء في ذاته

حلالاً فلا تأخذه إلا بحقه حتى يحترم كل منا عمل الآخر وحركته في الحياة وملكيت للأشياء ، وبذلك تستقيم بنا حركة الحياة ، ويسعد الجميع ، ونعين المنفق ، ونأخذ على يد المتسيّب البلطجي.

بل إن الحق سبحانه خاطب الرسل، وأمرهم بالأكل من الطيبات، فقال تعسالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ الطّيبَاتِ وَاعْمَلُوا صَالِحًا إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمً تعسالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ الطّيبَاتِ وَاعْمَلُوا صَالِحًا إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمً تعسالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِن الطّيبَاتِ وَاعْمَلُوا صَالِحًا إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمً وَاعْمَلُونَ عَلِيمً اللهِ منون ] المؤمنون ]

وبعد أن أصرهم الحق سبحانه بالأكل من الطيب أصرهم بالعمل المصالح، ﴿ وَاعْمَلُواْ صَالِحًا . . ( ) ﴾ [المؤمنون] ، ثم يقول سبحانه: ﴿ إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ( ) ﴾ [المؤمنون].

كأن الحق سبحانه يقول: اسمعوا كلامى فيما آمركم به، فأنا عليم وخبير بكل ما يُصلحكم ؛ لأننى الخالق الذى أعلم كيف تستقيم بنيتكم للحركة الصالحة للخير ، ولا تستقيم بنيتكم للحركة الصالحة للخير إلا إذا أخذتم المطعم من الحلال الطيب.

فلكى تؤدى الصالح فى حركة حياتك عليك أن تبدأ بالمطعم الطيب الذى يبنى ذراتك من الحلال ، فيحدث انسجامًا بين هذه الذرات ، وتعمل معًا متعاونة غير متعاندة ، وإن انسجمت ذراتك وتوافقت أعانتك على الصالح.

فإن دخل الحرام إلى طعامك وتلوثت به ذراتك تنافرت وتعاندت ، كما لو وضعت للآلة وقودًا غير ما جُعل لها ، فافهموا هذه القضية ، لأننى أنا الخالق فآمنوا لي كما تؤمنون بقدرة الصانع حين يصنع لكم صناعة ، ويضع لكم قانون صيانتها.

إذن: أمر الحق سبحانه أولاً رسله بالأكل من الطيبات ، لأن العمل الصالح يحتاج إلى جهاز سليم متوافق من داخله ؛ لذلك في سيرة النبي عرب أن أم عبد الله أخت شداد بن أوس، أرسلت إلى النبي في يوم صامه وهو حار شيئًا من اللبن يفطر عليه، وهو عرب علم أنها فقيرة لا تملك شيئًا ، فأرسل إليها: من أين لك هذا اللبن؟

فأرسلت إليه : من شاة عندى، فبعث إليها: ومن أين لك بالشاة؟ قالت: اشتريتها بمال ديرته. فشرب رسول الله من اللبن(١).

بل إن من مقاصد الرسالة المحمدية هي تحليل الطيبات وتحريم الخبائث، وفي هذا يقول سبحانه: ﴿ اللَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيُّ الأَمِّيُّ اللَّهِي يُجِدُونَهُ مَكْتُوبًا عِندَهُمْ فِي التّوْرَاةِ وَالإنجيلِ يَأْمُرُهُم بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنكرِ وَيُحِلُ لَهُمُ الطّيبَاتِ وَيُحرِمُ عَلَيْهِمُ النَّجَارُةِ وَالإنجيلِ يَأْمُرُهُم بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنكرِ وَيُحِلُ لَهُمُ الطّيبَاتِ وَيُحرِمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَائِثُ . . (٧٥) ﴾ [الأعراف]

فقد جاء رسول الله عليه ليحل لهم ما حُرِّم عليهم من الطيبات التي مُنعوا منها ، وحظرها الله عليهم جزاء طغيانهم وضلالهم ، ويُحرِّم عليهم كل ضار وخبيث: كأكل الميتة والمال الحرام من الربا والرشوة والغش.

فالله رزقنا الطيبات وأحلها لنا ، وحرم علينا الخبائث ، وهذا يستوجب منا الشكر والحمد لله ، خشية أن نقع في جحود النعمة وتكرانها والكفر بها ، فهذا مستوجب لمقت الله وعقابه وزوال النعمة وذهابها.

MAV

<sup>(</sup>۱) عن أم عبد الله أخت شداد بن أوس أنها بعثت إلى رسول الله على بقدح لبن عند فطره وهو صائم وذلك في طول النهار وشدة الحر فرد إليها رسولها : أنى لك هذا اللبن؟ قالت: من شاة لى. ألى: فرد إليها رسولها: أنى كانت لك هذه الشاة؟ قالت: اشتريتها من مالي فأخذه منها ، فلما كان من الغد أتنه فقالت أم عبد الله : يا رسول الله ، بعثت لك باللبن مرثية لك من طول النهار وشدة الحر ، فرددت رسول الله فيه ، فقال لها : بذلك أمرت الرسل ألا تأكل إلا طبًا ولا تعمل إلا صالحًا ، أورده الهيشمى في مجمع الزوائد (١٠/ ٢٩١) وقال : ارواه الطبراني وفيه أبو بكر بن أبي مريم وهو ضعيفا.

يقول تعالى: ﴿ وَضَرَبُ اللَّهُ مَثَلاً قَرْيَةً كَانَتُ آمِنَةً مُطْمَئِنَةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِن كُلِّ مَكَانٍ فَكَفَرَتُ بِأَنْعُمِ اللّهِ فَأَذَاقَهَا اللّهُ لِسَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُوا يَصْنَعُونَ (١١٧) ﴾

والهدف من ضرب هذا المثل أن الحق - سبحانه وتعالى - يريد أن يوضح لنا أن الإنسان إذا أنعم الله عليه بشتى أنواع النعم فجحدها ، ولم يشكره عليها ، ولم يُؤدِّحق الله فيها ، واستعمل نعمة الله في معصيته فقد عرَّضها للزوال ، وعرَّض نفسه لعاقبة وخيمة ونهاية سيئة ، فقيد النعمة بشكرها وأداء حق الله فيها ؛ لذلك قال الشاعر:

إِذَا كُنْتَ فِي نِعْمَةً فَارْعَهَا فَإِنَّ الْمَاصِي تُزِيلُ النَّعَمِ وَحَافِظُ عليها بشُكْر الإلهِ فَانَّ الإِلَه شَادِيدُ النَّقَم

فهذه القرية كانت آمنة مطمئنة ، أى : في مأمن من الإغارة عليها من خارجها ، والأمن من أعظم نعم الله تعالى على البلاد والعباد ، وهي أيضًا لديها مقومات الحياة ، فلا تحتاج إلى غيرها ، فالحياة فيها مستقرة مريحة .

لقد تمت لهم النعمة واكتملت لديهم وسائل الحياة الكريمة الآمنة الهائئة ، فماذا كان منهم؟ هل استقبلوها بشكر الله؟ هل استخدموا نعمة الله عليهم في طاعته ومرضاته؟

لا ، بل كفروا بأنعم الله ، أى: جحدت هذه القرية بهذه النعم ، واستعملتها في مصادمة منهج الله وشريعته ، فكانت النتيجة ﴿ فَأَذَاقَهَا اللَّهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَ النَّحَلَ عَلَيْ مِمَا كَانُوا يَصْنَعُونَ ١٦٠٠﴾

وكأن في الآية تحذيراً من الحق سبحانه لكل مجتمع كفر بنعمة الله ،

واستعمل النعمة في مصادمة منهجه سبحانه ، فسوف تكون عاقبته كعاقبة هؤلاء.

# ﴿ فَأَذَاقَهَا اللَّهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُوا يَصْنَعُونَ ١٠٠٠ ﴾ [النحل]

أى: أن الحق سبحانه ما ظلمهم وما تجنى عليهم ، بل ما أصابهم هو نتيجة عملهم وصدورهم عن سبيل الله ، وكفرهم بأنعمه ، فحبسها الله عنهم ، فهم الذين قابلوا رسول الله على بالصدود والجحود والنكران ، وتعرضوا له ولأصحابه بالإيذاء وبيتوا لقتله ، حتى دعا عليهم قائلاً: « اللهم الله وطأتك على مضر ، واجعلها عليهم سنين كسنى يوسف»(١).

بل إن الحق سبحانه قد يعاقب قومًا ويحرمهم من هذه الطيبات ، وذلك مثلما حدث مع قوم بنى إسرائيل بسبب ظلمهم وتعديهم ، يقول الحق سبحانه: ﴿ فَبِظُلُم مِنَ الَّذِينَ هَادُوا حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيّبَاتٍ أُحِلّت لَهُمْ وَبِصَدِّهِمْ عَن سَبِيلِ اللّهِ كَثِيرًا (17) ﴾

كثيرًا (17) ﴾

وفى آية أخرى يفصل الحق سبحانه ، فيقول تعالى : ﴿ وَعَلَى اللّهِ مِنَ هَادُوا حَرَّمْنَا كُلُّ ذِي ظُفُر وَمِنَ الْبَقَرِ وَالْغَنَمِ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ شُحُومَهُمَا إِلاَّ مَا حَمَلَتْ ظُهُورُهُمَا أَوِ الْحَوَايَا أَوْ مَا اخْتَلَطَ بِعَظْمِ ذَلِكَ جَزَيْنَاهُم بِبَغْيِهِمْ وَإِنَّا لَصَادِقُونَ الأنعام]

فليس كل ما يحرمه الله يكون ضارًا ، قد يُحرم الله أشياء لتأديب الخلق ، فيأمر بالتحريم ، ونحن على المستوى البشرى - ولله المثل الأعلى - يمنع الإنسان منا «المصروف» عن ابنه تأديبًا ، أو يمنع عنه الحلوى ، ليس لأنه حرام ، بل تأديبًا

ا ملادینیا ا

 <sup>(</sup>۱) الحديث أخرجه البخاري في صحيحه (۱۰۰٦)، وأحمد في مسئله (۲/ ٤٧٠، ٤٧٠) من
 حديث أبي هريرة الخالية :

وجزاء ، لأنه خرج عن طاعة والده أو والدته.

إن التشريع السماوي حينما يأتي لظالم يخرج عن منهج الله فكأنه يقول له ما هو القصد من خروجه عن منهج الله ؟ لماذا يظلم ؟ لماذا يأخذ الربا ؟ لماذا يصد عن سبيل الله؟ لماذا يأكل أموال الناس بالباطل ؟

إن الظالم يفعل ذلك حتى يُمتِّع نفسه بشيء أكثر من حقه ؛ لذلك يأتى التشريع السماوي ليفوِّت عليه حظ المتعة ، وكان هذا الحظ من المتعة حقاً وحلاً له ، لكن التشريع يحرمه.

ومثال ذلك القاتل يُحرم من ميراث من يقتله ؟ لأن القاتل استعجل ما أخره الله ، وأراد أن يعجل لنفسه المتعة بالميراث ، فارتكب جريمة قتل ؛ لذلك يأتى التشريع ليحرمه من الميراث.

كأن التشريع بقول له: " ما دامت نينك هكذا فأنت محروم من الميراث والتشريع حين وضع ذلك إنما حمى كل مورث ، وإلا لكان كل مورث عرضة لتعدى ورثته عليه بالقتل لينتقل إليهم ما يملك ، فقال : لا . نحرمه من الميراث ، وكذلك هنا نجد الظلم بأنواعه المختلفة ، الظلم بإنكار الحق ، والصد عن سبيل الله ، وأخذ الربا ، وأكل أموال الناس بالباطل ، وما دام اليهود قد أدخلوا على أنفسهم أشياء ليست لهم ، فالتشريع يسلب منهم أشياء كانت حقاً لهم .

وهذا السلب وهذا التحريم ليس تعدياً عليهم ، أو تعنتًا في معاملتهم ، بل لأنهم بغوا ، والباغي يجب أن يأخذ حقه من الجزاء ، حتى يفكر ماذا يحقق له البغى من النفع ، وماذا يمنع عنه من النفع أيضًا ، وحين يقارن بين الاثنين قد يعدل عن بعيه ، وهم قد صدوا عن سبيل الله ، وأخذوا ربا لينموا أموالهم وأكلوا أموال الناس بالباطل.

لذلك حرّم عليهم الحق بعض الحلال ، وسبحانه صادق في كل بلاغ عنه ، ونعرف بذلك أن علة التحريم لبعض الحلال كانت بسبب ظلمهم وما بدر منهم من المعاصى ، فكان التحريم عقوبة لهم .

لذلك يوجّه سبحانه عباده الذين آمنوا لشكر الله عز وجل أن وهبهم نعمة الأكل من الطيبات ، لذلك استحق الحق سبحانه الشكر والحمد والثناء ، ويربطها الحق سبحانه بقوله : ﴿ إِن كُنتُم إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ (١٧٢) ﴾ (البقرة)

فشكر العبد المؤمن للرب الخالق واجب ، ما دام العبد المؤمن يختص الله بالعبادة ، فالشكر عبادة ، لذلك قال تعالى: ﴿ فَاذْكُرُونِي أَذْكُرُكُمْ وَاشْكُرُوا لِي وَلا تَكْفُرُون (١٠٠٠) ﴾

ولا تَكْفُرُون (١٠٠٠) ﴾

فكل هذه النعم والفضل عليكم يجب ألا تنسوها ، أن تعيشوا دائمًا في ذكر من أنعم عليكم ، فالله سبحانه يريد من عباده الذكر ، وهم كلما ذكروه سبحانه وشكروه شكرهم وزادهم.

فقوله تعالى : ﴿ اذْكُرُونِي ﴾ أى: اذكروا الله في كل شيء ، في نعمه ، في عطائه ، في ستره ، في رحمته ، في توبته ،

واعلم أن الشكر على النعمة يجعل الله سبحانه وتعالى يزيدك منها ، واقرأ قوله تبارك وتعالى : ﴿لَمِن شَكَرْتُم لَأَزِيدَنَكُم مَن ﴿ آَكُ وَتَعَالَى عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى مَنى.

﴿ وَلا تَكُفُرُونِ ( 100 ﴾ (البقرة) أى : لا تستروا نعم الله ، بل اجعلوها دائمًا على ألسنتكم ، فإن كل نعمة من نعم الله لو استقبلتها بقولك (ما شاء الله لا قوة إلا بالله ) لا ترى في النعمة مكروهاً أبداً ، لأنك حصنت النعمة بسياج المنعم.

أعطيت لله حقه في نعمته ، فإن لم تفعل وتركتها كأنها منك وأنت مُوجِدها ونسيت المنعم ، وهو الله سبحانه وتعالى ، فإن النعمة تتركك .

۲ + ۲ منا دیننا

#### القصاص شريعة العدل

العدل الجازم هو الذي يكسر شرّة النفوس ويردع الجانى عن التعادي في سفك الدم ، ومن هنا ندرك سعة آفاق الإسلام ، ويصره ومعرفته بما فطرت عليه النفوس من النوازع ، فالغضب للدم قطرة وطبيعة ، فالإسلام يلبيها بتقرير شريعة القصاص ، ولكنه في الوقت ذاته يُحبّب في العفو، ويفتح له الطريق ويرسم له الحدود.

يقول الحق سبحانه : ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَتْلَى الْحُرُّ بِالْحُرِّ وَالْعَبْدُ وَالْأَنْفَىٰ بِالْأَنْفَىٰ (١٧٨) ﴾ (البقرة)

فللقصاص في الإسلام حكم عالية ، فليس الهدف منه أن يُضخّم هذه الجريمة ، بل يهدف إلى حفظ حياة الناس ، كما قال تعالى ﴿وَلَكُمْ فِي الْجَرِيمة ، بل يهدف إلى حفظ حياة الناس ، كما قال تعالى ﴿وَلَكُمْ فِي الْقَصَاصِ حَيَاةٌ يَا أُولِي الْأَلْبَابِ (١٧٩) ﴾ (البقرة) ، فمن أراد أن يحافظ على حباته فلا يُهدّد حياة الآخرين.

وحينما يعطى ربنا - تبارك وتعالى - حق القصاص لولى المقتول ويُمكّنه منه تبرد ناره ، وتهدأ ثورته ، فيفكر في العفو وهو قادر على الانتقام ، وهكذا ينزع هذا الحكم الغلّ من الصدور ، ويطفىء نار الثار بين الناس.

ولذلك نرى في بعض البلاد التي تنتشر فيها عادة الثأر ، أن القاتل يأتي

2.4

حاملاً كفنه على يده إلى ولى المقتول ، ويضع نفسه بين يديه معترفاً بجريمته : ها أنا بين يديك ، اقتلني وهذا كفني .

ما حدث ذلك أبداً إلا وعفا صاحب الحق وولى الدم ، وهذا هو العدل الذي جاء به الإسلام ، دين الوسطية والاعتدال.

هذا العفو من ولى الدم أداة بناء ، ووسيلة محبة ، فحين نعطيه حق القصاص ، ثم هو يعفو ، فقد أصبحت حياة القاتل هبة من ولى الدم ، فكأنه استأثره واستبقاه بعفوه عنه ، وهذا جميل يحفظه أهل القاتل ، ويقولون : هذا حقن دم ابننا.

فمقصود الإسلام هو المحافظة على الأرواح، فلا يعتدى أحد على أحد ، فيقول تعالى :

# ﴿ وَلا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلاَّ بِالْحَقِّ وَمَن قُتِلَ مَظْلُومًا فَقَدُ جَعَلْنَا لِوَلِيَهِ سُلْطَانًا فَلا يُسْرِف فِي الْقَتْلِ إِنَّهُ كَانَ مَنصُورًا (٣٣) ﴾ (الإسراء)

وحكم القصاص يجعل الإنسان حريصاً على نفسه ، ويمنعه أن يُقدم على القتل ، فإن غفل عن هذا الحكم وارتكب هذه الجريمة فلابُد أن يقتص منه ، فإن أخذتنا الشهامة وتشدقنا بالإنسانية والكرامة والرحمة الزائفة ، وعارضنا إقامة الحدود فليكُن معلوماً لدينا أن من يعارض في إعدام قاتل ، فسوف يتسبب في إعدام الملايين ، وسوف يفتح الباب لفوضى الخلافات والمنازعات ، فكل من اختلف مع إنسان سارع إلى قتله ، لأنه لا يوجد رادع يردعه عن القتل.

إذن : لكي تمنع القتل لابُدَّ أن ننفذ حكم الله ونقيم شرعه ولو على أقرب

الناس ، لأن هذه الأحكام ما نزلت لتكون كلاماً يُتلّى فقط ، بل لتكون منهجاً عملياً ينظم حياتنا ، ويحمى سلامة مجتمعنا.

لذلك ، جعل الحق سبحانه تنفيذ هذه الأحكام علانية أمام الجميع ، وعلى مرأى ومسمع المجتمع كله ، ليعلموا أن أحكام الله ليست شفوية ، بل هي تُطبق أمامهم ، وصدق الله تعالى حين قال : ﴿ وَلْيَشْهَدُ عَذَابَهُمَا طَائِفَةٌ مِنَ اللهُ الله الله الله على الله عنه (النور) المُؤمنين (٢) ﴾

ولا بُدَّ أن نستقبل أحكام الله بفهم واع ونظرة متأملة ، فليس الهدف من تشريع الله للقصاص كثرة القتل ، إنما الهدف ألا يقع القتل ، وألاَّ تحدث هذه الجريمة من البداية.

فحين يخبرك الحق سبحانه أنك إن قتلت فسوف تُقتل ، فهو يحمى حياتك وحياة الآخرين ، وليس لدى الإنسان أغلى من حياته ، حتى القاتل لم يقتل إلا لأنه يحب الحياة ، وقتل من أجلها من قتل ، لأنه ربما خدش عزته أو كرامته ، وربما لأنه عدو له أقوى منه .

ولا شك أن حياته أغلى من هذا كله ، فحين نقول : إن قتلت ستُقتل ، فنحن نمنعه أن يُقدِم على هذه الجريمة ، ونُلوِّح له بأقسى ما يمكن من العقوبة ، ولذلك قالوا : القتل أَنْفَى للقتل .

وقال تعالى: ﴿وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيَاةً يَا أُولِي الْأَلْبَابِ (١٧٩) ﴾ (البقرة) وهذا نداء لأصحاب الأفهام والعقول الواعية ، ليس القصاص كما يظن البعض ، بل فيه الحياة ، وفيه سلامة المجتمع وحَقَن الدماء.

ويجب أن تكون عندنا يقظة استقبال لأحكام الله ، لأن القاتل ما قتل إلا

حينما غفل عن الحكم ، ويجب أيضاً أن ننظر إلى حكم القصاص نظرة موضوعية ، لأنه كما حمى غيرى من قتلى له حمانى أيضاً من قتل غيرى لى ، وما دامت المسألة : لك مثل ما عليك ، وحظلك منها كحظ الناس جميعاً ، فلماذا الاعتراض ؟

وهذا نلاحظه في أمر السرقة أيضًا ، فحينما يقول لك : لا تسرق فأنت ترى أن هذا الأمر قد قيَّد حريتك أنت ، لكن الحقيقة أنه أيضًا قيَّد حرية الآخرين بالنسبة للسرقة منك ، والذي يتأمل هذه الحدود يجدها في صالح الفرد ، لأنها ثقيِّد حريته وهو فرد واحد ، وتُقيَّد من أجل حرية المجتمع كله .

إن فى تشريع القصاص استبقاء لحياتكم ، لأنكم حين تعرفون أنكم عندما تقتلون بريئًا ، ستُقتلون بفعلكم فسوف تمتنعون عن القتل ، فكأنكم حقنتم دماءكم ، وذلك هو التشريع العالى العادل .

وفى القصاص حياة ، لأن كل واحد عليه القصاص ، وكل واحد له القصاص ، إنه التشريع الذي يخاطب أصحاب العقول وأولى الألباب الذين يعرفون الجوهر المراد من الأشياء والأحكام ، أما غير أولى الألباب فهم الذين يجادلون في الأمور دون أن يعرفوا الجوهر منها ، فلولا القصاص لما ارتدع أحد ، ولولا القصاص لغرقت البشرية في الوحشية .

إن الحكمة من تقنين العقوبة ألا تقع الجريمة ، وبذلك يمكن أن تتوارى الجريمة مع العقوبة ، ويتوازن الحق مع الواجب ، إن عدل الرحمن هو الذى فرض علينا أن نتعامل مع الجريمة بالعقاب عليها ، وأن يشاهد هذا العقاب آخرون ليرتدعوا.

يقول الحق سبحانه وتعالى في عقاب جريمة الزنا : ﴿ وَلَيَشْهَدُ عُذَابَهُمَا

طَائِفَةٌ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ٢) ﴿ (النور) ، فالأمر لا يقف عند حد التعذيب والجَلْد ، الحافة الله عند عد التعذيب والجَلْد ، الحافة العذاب جماعة من المؤمنين ، والطائفة هم الجماعة وأقلُها أربعة ، لماذا ؟

قالوا: لأن النفس قد تتحمّل الإهانة إن كانت سراً لا يطلع عليها أحد ، فلا يؤلمه أن تعذبه أشد العذاب بينك وبينه ، إنما لا يتحمل أن تشتمه أمام الناس . إذن : فمشاهدة الحد إهانة لصاحبه ، وهي أيضاً زجر للمشاهد ، ونموذج عملي وادع.

إن الذي يجترئ على حقوق الناس يجترئ أيضاً على حقوق الله ، ولذلك فمقتضى إيثار الإيمان هو إرضاء الله لا إرضاء الناس ، وفي إنزال العقاب بالمعتدى خضوع لمنهج الله ، وفي رؤية هذا العقاب من قبل الآخرين هو نشر لفكرة أن المعتدى ينال عقاباً ، ولذلك شرع الحق العقاب والعلانية فيه ليستقر التوازن في النفس البشرية.

وضرورة الإعلان عن تنفيذ عقوبة الفعل المؤثم من أجل الاعتبار والعظة ، فالنشريع ليس من بشر لبشر ، إنما تشريع خالق لمخلوق ، والخالق هو الذى صنع الصنعة ، فلا تتعالم على خالق الصنعة ، والشريعة لا تقرر مثل هذا العقاب رغبة في قتل النفس أو قطع الأيدى في جريمة السرقة ، بل تريد الشريعة أن تمنع القتل ، وتمنع الزنا ، وتمنع قطع الأيادى.

فالتشريع إن ظل على الورق دون تطبيق فلن يرتدع أحد ، وكما أن القطع أنفى للقطع ، فإن القتل أنفى للقتل. فلا تأخذكم بالمجرمين رأفة ، لأن الرأفة قد تغرى بالذنب. ومثال ذلك حين يسرق الإنسان ثم تتركه بلا عقاب فقد يُغريه ذلك ويغرى غيره على السرقة.

أما تنفيذ العقوبة ولو مرة واحدة فهو يمثل رادعًا وحماية للمجتمع كله، فعقاب القاتل بالقتل ، أنفى للقتل ، فحين تأتى بالقاتل وتقتله أمام عدد من الناس ، فهذا العمل يمنع أيَّ إنسان أن يفكر في القتل ، أو أن يقتل.

إذن: فنحن بالعقوبة نحمى المجتمع من أن تنتشر فيه الجرائم ، ولكن الحوار حول العقوبات في الإسلام لا يتوقف ، ونقول لهؤلاء: هل هناك مجتمع ليس فيه تجريم أو عقوبات ؟ وانظر الى المجتمعات غير الدينية ، ألا توجد بها جرائم وعقوبات ؟ إن كل مجتمع إنما يحمى نفسه بتوصيف الأفعال التي تعتبر جرائم ، ويضع لها عقوبات ، ولا عقوبة إلا بتجريم ، ولا تجريم إلا بنص .

إذن: فكل مجتمع وكل دولة لا بُدَّ أن تكون فيها عقوبات ، وإلا أصبحت الحياة فوضى يستحيل معها العيش في أمان ، فإذا كان حاكم أى دولة بسيطة قد وضع تجريماً وعقوبات ، وهو يحكم فيما لا يملك ، أفليس لله أن يضع التوصيف لما يرى سبحانه أنه جرائم ، وأن يُشرع العقوبة الملائمة لكل جريمة ، وهو سبحانه يحكم فيما يملك ؟ وإذا كان سبحانه قد حكم بقطع يد هو خالقها ، فهو أراد ذلك ليمنع ملايين الأيدى من أن تمتد إلى مال الغير.

ولذلك يجب ألا تطول الفترة بين تنفيذ العقوبة ووقت وقوع الجريمة ، لأن الذي يُتعب الناس في الدنيا هو طول الإجراءات والأخذ والرد ، فينسى الناس الجريمة ، وتأخذهم الشفقة والرحمة بالمجرم ، مع أنه لو وُقِّعت العقوبة فور حدوث الجريمة ، لما طلب أحد الرأفة بالمجرم.

ونحن نعلم أن النفس البشرية بنت المشهد، فحن يُقتل واحد وتمر سنوات على قضيته، ثم يصدر الحكم بإعدامه، فالناس تنسى لذعة القتل الأول، وتعطف على القاتل حين يصدر الحكم بإعدامه.

المنا المنا

ولذلك أقول دائمًا: إن من دواعى استمرار الجرائم إبطاء المحاكمة ، ذلك الإبطاء الذي يجعل عواطف الناس مع المجرم ، لأن مشهد المقتول أولاً قد انتهى من ذاكرتهم.

ولكن ، لو استحضر الناس - وقت العقوبة - ظرف الجريمة ، لَفرحوا بالحكم على القاتل بالقتل ، ولذلك نجد الحق سبحانه وتعالى حينما يريد أن يعذب أحدًا يقول : ﴿ وَلْيَشْهَدْ عَذَابَهُمَا طَائِفَةٌ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ٢٠﴾ (النور)

وذلك ليتم التعذيب أمام المجتمع الذي شقى بإفسادهم وشقى بمظالمهم ، فمن يُعتدى على عرضه أو ماله أو نفس قريب له ، ويرى عذاب المعتدى فهو يُشْفى.

فالحق سبحانه لا يريد للذنوب أن تنتشر ، ولذلك نجد الحق سبحانه وتعالى يحض على أن يرى المؤمنون من ارتكب الجرم لحظة العقاب ، فحين يرى المؤمنون وقوع العقوبة على جريمة ما ، ففى ذلك تحذير من ارتكاب الجرم ، وحد من وقوع الجرائم.

لذلك قال الحق سبحانه في كتابه: ﴿مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَىٰ بَنِي إِسْرَائِيلَ اللّهُ مَن قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي الأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا وَمَن أَحْيَاهَا فَكَأَنَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا وَمَن أَحْيَاهَا فَكَأَنَّمَا أَحْيًا النَّاسَ جَمِيعًا (اللّائدة)

وهذا توضيح لإرادة الحق في تأسيس الوحدة الإيمانية ليجعل من المجتمع الإيماني رابطة يوضحها قول رسول الله فيما رواه أبو موسى الأشعرى عنه : «المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضًا» (١)

<sup>(</sup>١) عن أبى دوسى الأشعري قال ، قال رسول الله على : االمؤمن للمؤمن كالبنبان ، يشد بعضه بعضاً. وشبَّك رسول الله بين أصابعه الخرجه البخاري في صحيحه (٢٤٤٦) ، وكذا مسلم في صحيحه (٢٥٨٥).

وإياك أن تنظر إلى مجترئ على غيرك بالباطل ، وتقف مكتوف الأيدى ، لأن الوحدة الإيمانية تجعل المؤمنين جميعاً كالجسد الواحد ، إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الأعضاء بالسهر والحمى ، فإن قتل إنسان إنسانًا آخر ، ووقف المجتمع الإيماني موقف العاجز ، فهذا إفساد في الأرض.

ولذلك يجب أن يقابل المجتمع مثل هذا الفعل ، لا على أساس أنه قتل نفساً واحدة ، بل كأنه قَـتُل للناس جميعًا ما لم يكن قتـل النفس لقصاص أو إفساد في الأرض.

ويكمل الحق سبحانه الشق الثانى من تلك القضية الإيمانية ﴿وَمَنْ أَحْياها فَكَأَنُّما أَحْيا النَّاسَ جَمِيعاً (٢٦ ﴾ (المائدة)، وهذه هى الوحدة الإيمانية ، فمَنْ يعتدى على نفس واحدة بريئة كمن يعتدى على كل الناس ، والذي يسعف إنساناً في مهلكة كأنه أنقذ الناس جميعاً.

وفى التوقيع التكليفى يكون النطبيق العملى لتلك القاعدة ، فالذى يقتل بريئاً عليه لعنة الله وغضبه ويعذبه الله ، وكأنه قتل الناس أجمعين ، وإن نظرنا إليها من ناحية الجزاء فالجزاء واحد وسبحانه وتعالى يريد ألا يستقبل المجتمع الإيمانى مجترئاً بباطل على حق ، إلا أن يقف كل المجتمع أمامه ، فلا يقف المعتدى عليه بمفرده ، لأن الذى يُجرِّئ أصحاب الشر هو أن يقول بعض الناس كلمة "وأنا مالى".

و"الأنامالية" هي التي تُجرِّئ أصحاب الشرور ، ولذلك اقرأوا قصة الثيران الثلاثة : الثور الأسود ، والثور الأحمر ، والثور الأبيض ، فقد احتال أسد على الثورين الأحمر والأسود ، فسمحا له بأكل الثور الأبيض ، واحتال الأسد على الثور الأسود فسمح الثور الأسود للأسد بأكل الثور الأحمر، وجاء الدور على

الثور الأسود، فقال للأسد: أُكلْتُ يوم أُكل الثور الأبيض.

كأن الثور التفت إلى أن 'أنا ماليته" جعلتُه ينال مصرعه ، لكن لو كان الثيران الثلاثة اجتمعوا على الأسد لقتلوه ، وها هو ذا الحديث النبوى الشريف الذي يمثل القائم على حدود الله والواقع فيها :

عن النعمان بن بشير - وَالله عن النبى عَلَيْكَ مَا الله عن النام في حدود الله والواقع فيها كمثَلِ قوم استهموا على سفينة ، فصار بعضهم أعلاها ، وبعضهم أسفلها ، وكان الذين في أسفلها إذا استقوا من الماء مروا على مَن فوقهم ، فقالوا : لو أنّا خرقنا في نصيبنا خُرُقًا ولم نُؤذ من فوقنا ، فإن تركوهم وما أرادوا هلكوا جميعًا ، وإن أخذوا على أيديهم نَجوًا ونجوا جميعًا ، وإن أخذوا على أيديهم نَجوًا ونجوا جميعًا » (١)

كذلك مثل القائم على حدود الله ومثل الواقع فيها ، فكأن الحق سبحانه وتعالى يقول لنا : لا تنظروا إلى أن نفساً قتلت نفساً بغير حق ، ولكن انظروا إليها كأن القاتل قتل الناس جميعاً ، لأن الناس جميعاً متساوون في حق الحياة.

وما دام القاتل قد اجترأ على واحد فمن الممكن أن يجترئ على الباقين ، أو أن يكون فعله أسوة لغيره ، وما دام قد استنَّ مثل هذه السنة ، سنجد كل مَنْ يغضب منْ آخر يقتله ، وتظل السلسلة من القَتَلة والقَتَلى تتوالى.

وقوله تعالى : ﴿ مَن قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي الأَرْضِ ( ٢٠٠ ﴾ (المائدة) فيه من الاحتياط والدقة والقيد ، فلو كان التشريع تشريعاً بشرياً لمرَّت عليه هذه المسألة ، ولاستدركها بعد ذلك بشرح أو تعديل ، ولكن المشرع الأعلى سبحانه لا يستدرك.

حذا ديئت

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد في مسنده (۲۸۸/٤) ، والبخارى في صحيحه (۲٤۹۳)، والترمذي في صحيحه (۲٤۹۳)، والترمذي في سننه (۲۱۷۳) من حديث النعمان بن بشير ، قال الترمذي ؛ هذا حديث حسن صحيح،

فكأن من قتل نفساً بنفس أو بفساد في الأرض لا يقال عليه : إنه قتل الناس جميعاً ، بل أحيا الناس جميعاً ، لأن التجريم لأي فعل يعنى مجيء النص الموضّع أن هذا الفعل جريمة ، وبعد ذلك نضع لهذه الجريمة عقوبة.

فمن مقتضيات إيماننا بالله أن نقيم عدل الله في الأرض بالاقتصاص من القاتل ، لذلك خاطبنا الله تعالى بقوله : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقَاتِل ، لذلك خاطبنا الله تعالى بقوله : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِب عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَتْلَى الْحُرِ بِالْحُرِ وَالْعَبْدُ بِالْعَبْدِ وَالْأَنتَىٰ بِالْأَنتَىٰ (١٧٥) ﴾ (البقرة) وظاهر النص أن الحر لا يُقتل بالعبد ، لأنه سبحانه يقول : ﴿ الْحُر بِالْحُر بِالْحُر وَالْعَبْدُ وَالْأَنتَىٰ بِالْأَنتَىٰ (١٧٥) ﴾ (البقرة) ، لكن ماذا يحدث لو أن عبداً قتل حراً ، أو قتلت امرأة رجلاً ، هل نقتلهما أم لا ؟

إن الحق سبحانه يضع الضوابط لمسألة الثأر ، وهو سبحانه لم يشرع أن الحر لا يُقتل إلا بالحر ، وإنما مقصد الآية أن الحر يُقتل إن قتل حراً ، والعبد يُقتل إن قتل عبداً ، والأنثى مقابل الأنثى ، هذا هو إتمام المعادلة ، فجزاء القاتل من جنس ما قتل ، لا أن يتعداه القتل إلى من هو أفضل منه.

إن الحق سبحانه وتعالى يواجه بتشريع القصاص قضية كانت قائمة بين القبائل ، حيث كان هناك قتل للانتقام والثأر ، ففي الزمن الجاهلي كانت إذا نشأت معركة بين قبيلتين ، فمن الطبيعي أن يوجد قتلى وضحايا لهذا الاقتتال ، فإذا قتل عبد من قبيلة أصرت القبيلة التي تملك هذا العبد أن تُصعد الثار فتأخذ به حراً ، وكذلك إذا قُتِلت في تلك الحرب أنثى ، فإن قبيلتها تُصعد الثار فتأخذ بها ذكراً.

والحق سبحانه وتعالى أراد أن يحسم قضية الثأر حسماً تدريجياً ، لذلك جاء بهذا الأمر ﴿الْحُرُ بِالْحُرِ وَالْعَبْدُ بِالْعَبْدُ وَالْأَنفَىٰ بِالْأَنفَىٰ (١٧٨) ﴾ (البقرة) ،

إذن : فالحق هنا يواجه قضية تصعيدية في الأخذ بالثأر ويضع منهجاً يحسم هذه المغالاة في الثأر.

وفى صعيد مصر ، ما زلنا نعانى من الغفلة فى تطبيق شريعة الله ، فحين يُقتل رجل من قوم فهم لا يثأرون من القاتل ، وإنما يذهبون إلى أكبر رأس فى عائلة القاتل ليقتلوه ، فالذين يأخذون الثأر يريدون النكاية الأشد ، وقد يجعلون فداء المقتول عشرة من العائلة الأخرى ، وقد يُمثّلون بجثثهم ليتشفوا ، وكل ذلك غير ملائم للقصاص.

فكانوا في أيام الجاهلية يغالون في الثأر ، والحق سبحانه وتعالى يبلغ البشرية جمعاء بأن هذه المغالاة في الثأر تجعل نيران العداوة لا تخمد أبداً، فالحق سبحانه يرد أمر الثأر إلى حَدِّه الأدنى ، فإذا قتلت قبيلة عبداً فلا يصح أن تُصعد القبيلة الأخرى الأمر ، فتأخذ بالعبد حراً.

والحق يشرع بعد ذلك أن القاتل في الأحوال العادية يتم القصاص منه بالقتل له أو بالدية ، فقد جاءت آية أخرى يقول فيها الحق سبحانه : ﴿وَكَتَبْنَا عَلَيْهِمْ فيها أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَالْعَيْنَ بِالْعَيْنِ وَالْأَنْفَ بِالْأَنْفِ وَالْأَذُنَ بِالْأَنْفِ وَالْأَذُنَ بِالْأَنْفِ وَالْأَذُنَ بِالْأَنْفِ وَالْأَذُنَ بِالْأَنْفِ وَالْأَذُنَ بِالْأَنْفِ وَالْجُرُوحَ قَصَاصٌ فَمَن تَصَدَّقَ بِهِ فَهُو كَفَارَةً لَهُ وَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ الله فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ (3) ﴾ (المائدة)

وهكذا يصبح القصاص في قتل النفس يتم بنفس أخرى ، فلا تفرقة بين العبد أو الحر أو الأنثى ، بل مطلق نفس بمطلق نفس ، وها هو ذا الحق سبحانه وتعالى يواجه بتقنين تشريع القصاص قضية يريد أن يميت فيها لدد الثأر وحنق الحقد.

فساعة تسمع كلمة قصاص وقتل ، فمعنى ذلك أن النفس مشحونة

منادیت ا

بالبغضاء والكراهية ، ويريد أن يُصفِّى الضغن والحقد الثارى من نفوس المؤمنين .

إن الحق جل وعلا يعطى لولى الدم الحق في أن يقتل أو أن يعفو ، وحين يعطى الله لولى الدم الحق في أن يقتل ، فإن أمر حياة القاتل يصبح بيد ولى الدم ، فإن عفا ولى الدم لا يكون العفو بتقنين ، وإنما بسماحة نفس ، وهكذا يمتص الحق الغضب والغيظ.

وبعد ذلك يُرقِّق الحق سبحانه قلب ولى الدم ، فيقول : ﴿ فَمَنْ عُفِي لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيْءٌ فَاتَبَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ وَأَدَاءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَانِ (٧٠٠) ﴾

وإذا تأملنا قوله تعالى ﴿فَمَنْ عُفِي لَهُ مِنْ أَخِيهِ (١٧٨) ﴿ (البقرة). فلنلاحظ النقلة من غليان الدم إلى العفو ، ثم المبالغة في التحنن، كأنه يقول : لا تنس الأخوة الإيمانية ﴿فَمَنْ عُفِي لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيْءٌ فَاتَبَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ (١٧٨) ﴾ (البقرة)

كأنه سبحانه يحثُّ ولى الدم على أن يعفو ولا ينسى أُخوة الإيمان ، صحيح أنه ولَىُّ للمقتول ، لأنه من لُحُمته ونسبه ، ولكن الله أراد أن يجعل أخوة الإيمان فوق أخوة الدم.

وقد أورد الحق الأخوة هنا لترقيق المشاعر ، لينبه أهل القاتل والقتيل معاً أن القتل لا يعنى أن الأخوة الإيمانية انتهت ، لا إن على المؤمنين أن يضعوا في اعتبارهم أن أخوة الإيمان قد تفتر رابطتها ، وحين يتذكر أولياء الدم أخوة الإيمان ، فإن العفو يصبح قريباً من نفوسهم.

ولننظر إلى دقة الحق سبحانه في تصفية غضب القلوب حين يضع الدية مكان القصاص بالقتل ، إن الدية التي سيأخذها أولياء الدم من القاتل قد تكون مؤجلة الأداء ، فقد يقدر القاتل ، أو أهله على الأداء العاجل ، لذلك فعلى الذي يتحمل الدية أن يؤديها ، وعلى أهل القتيل أن يتقبلوا ذلك بالمعروف ،

وأن تُؤدُّي الدية من أهل القاتل أو من القاتل نفسه بإحسان.

والثارات الموجودة في المجتمعات المعاصرة سببها أننا لم تُمكِّن ولي الدم من القاتل ، بدليل أنه إذا ما قدر قاتل على نفسه وذهب إلى أهل القتيل ودخل عليهم بيتهم ، وبالغ في طلب العفو منهم ، وأخذ كفنه معه وقال لهم : جئتكم لتقتصوا منى ، وهذا كفنى معى فاصنعوا بي ما شئتم ، لم يحدث قط أن أهل قتيل غدروا بقاتل ، بل المألوف والمعتاد أن يعفوا عنه ، لماذا ؟

لأنهم تمكنوا منه وأصبحت حياته بين أيديهم ، وفي العادة تنقلب العداوة إلى مودة ، فيظل القاتل مديناً بحياته للذين عفوا عنه ، والذين يعرفون ذلك من أبناء القاتل ، يرون أن حياة أبيهم هبة وهبها لهم أولياء القتيل وأقرباؤه ، يرون أن عفو أهل القتيل هو الذي نجي حياة قريبهم ، وهكذا تتسع الدائرة وتنقلب المسألة من عداوة إلى ودلًا .

ولو لم يُشرِّع الله القصاص الأصبحت المسألة فوضى ، لكنه يُشرِّعه ، ثم يتلطف ليجعل أمر إنهاء القصاص فضلاً من ولى الدم ويُحبِّبه لنا ، فيقول سبحانه وتعالى : ﴿فَمَنْ عُفِى لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَىءٌ فَاتَبَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ وَأَدَاءٌ إِلَيْهِ بإحسان (١٧٨) ﴾

وهل من المعقول أن تكون الدية إحساناً ؟ لتتذكر أن القائل هو الله ، وكلامه قرآن ، والدقة في القرآن بلا حدود ، إن الحق ينبه إلى أن أولياء الدم إذا ما قبلوا الدية فمعنى ذلك أن أهل القنيل قد أسقطوا القصاص عن القاتل ، وأنهم وهبوه حق الحياة ، لذلك فإن هذا الأمر يجب أن يُرد بتحية أو مكرمة أحسن منه كأن الحق لا يريد من أولياء الدم أن يرهقوا القاتل أو أهله في الاقتضاء ، كما يريد أن يؤدى القاتل أو أهله الدية بأسلوب يرتفع إلى مرتبة العفو الذي ناله القاتل.

### ﴿ ذَلِكَ تَخْفِيفٌ مِن رَبِّكُمْ وَرَحْمَةٌ (١٧٨) ﴾ (البقرة)

ففى ذلك الأمر تخفيف عما جاء بالتوراة ، ففى التوراة لم تكن هناك دية يفتدى القاتل بها نفسه ، بل كان القصاص فى التوراة بأسلوب واحد هو قتل إنسان مقابل إنسان آخر.

وفى الإنجيل لا دية ولا قتل ، لأن هناك مبدأ أراد أن يتسامى به أتباع عيسى عليه السلام على اليهود الذين انغمسوا في المادية ، لقد جاء عيسى عليه السلام رسولاً إلى بنى إسرائيل لعله يستلُّ من قلوبهم المادية ، فجاء بمبدأ «مَنْ صفعك على خدِّك الأيمن فأدر له الأيسر».

أما الإسلام فقد جاء ديناً عامًا جامعًا شاملاً ، فيثير في النفس التسامي ، ويضع الحقوق في نصابها ، فأبقى القصاص ، وترك للفضل مجالاً ، لذلك يقول الحق عن الدية : ﴿ فَإِلَى تَخْفِيفٌ مِن رَبِكُمْ وَرَحْمَةٌ فَمَنِ اعْتَدَىٰ بَعْدُ فَلِكَ يَقُولُ الْحَقَ عَن الدية : ﴿ فَإِلَى تَخْفِيفٌ مِن رَبِكُمْ وَرَحْمَةٌ فَمَنِ اعْتَدَىٰ بَعْدُ فَلِكَ يَقُولُ الْحَق عَن الدية : ﴿ فَإِلَى تَخْفِيفٌ مِن رَبِكُمْ وَرَحْمَةٌ فَمَنِ اعْتَدَىٰ بَعْدُ فَلِكَ فَلَكُ عَذَابٌ أَلِيمٌ (١٧٨) ﴾ (البقرة)

إذن : فحكم الله في جريمة القتل العمد هي القصاص أو دية مُسلَّمة لأهل القتيل ، ولكن هذا لا يمنع تطبيق الحد ، فيجب أن نفرق بين الحد وبين القصاص ، فالقصاص حق الولى ، والحد حق الله . وللولى أن يتنازل في القصاص ، أما الحدود فلا يقدر أحد أن يتنازل عنها ، لأنها ليست حقاً لأحد ، ولكنها حق الله .

أما القتل الحطأ ، فقد قال الحق سبحانه عنه: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنَ أَن يَقْتُلَ مُؤْمِنًا اللَّهِ اللَّهِ أَن اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ اللَّهُ أَن اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَن يَصَدَّقُوا فَإِن كَانَ مِن قُومٍ عَدُو لَكُمْ وَهُو مُؤْمِنٌ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةً مُؤْمِنَةً وَإِن كَانَ مِن قُومٍ عَدُو لَكُمْ وَهُو مُؤْمِنٌ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةً مُؤْمِنَةً وَإِن كَانَ مِن قَومٍ عَدُو لَكُمْ وَهُو مُؤْمِنٌ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةً مُؤْمِنَةً وَإِن كَانَ مِن قَومٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مِيثَاقً فَدِيَةً مُسَلَّمَةً إِلَىٰ أَهْلِهِ وَتَحْرِيرُ رَقَبَةً مُؤْمِنَةً فَمَن لَمْ يَجِدْ

# فَصِيَامُ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ تَوْبَةً مِنَ اللَّهِ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا (T) ﴾ (النساء)

فلأن القتل وقع خطأ فلن يتم القصاص من القاتل ، ولكن عليه أن يدفع دية ، وهذه الدية توزع على الناس الذين تأثروا بفقدان حياته ، فهذا يعالج الأثر الحادث عن القتل الخطأ.

والدية بحكم الشرع تأتى من العاقلة (١) ، وبشرط ألا تؤخذ من الأصول والفروع ، فلا تجتمع عليهم مصيبة فقد إنسان على يد أحد من أصولهم أو فروعهم ، وهم بذلك يفزعون فلا يجمع عليهم هذا الأمر مع المشاركة فى الدية ، كأن التشريع أراد أن يعالج الهزة التى صنعها انحراف بعلاج هو وقاية من رد الفعل فيحقق التوازن في المجتمع .

فالقتل الخطأ قال فيه : ﴿ فَتَحْرِيرُ رَفَّهُ مُؤْمِنَةً . . ( النساء )

وهنا قد نسأل: وماذا يستفيد أهل المجنى عليه بالقتل من تحرير رقبة مؤمنة؟ نقول: قد لا تفيدهم في شيء ، لكنها تفيد المجتمع ، لأن مملوك الرقبة وهو العبد أو الأمة هو مملوك لسيده ، والسيد يملك حركة العبد ، ولكن عندما يكون العبد حراً فهو حر الحركة ، فحركة العبد مع السيد محدودة ، وفي حريته حركة مفيدة للمجتمع.

إذن : فالقبض الذي حدث من قتل نفس مؤمنة يقابلها بسط في حرية واحد كان محكوماً في حركته فنقول له : انطلق في حركتك لتخدم كل مجتمعك. ويريد الحق بذلك أن يفتح مصرفاً لحرية الأرقاء ضمن المصارف الكثيرة التي جعلها الإسلام لذلك.

وبعد هذا يقول الحق سبحانه ﴿ وَدِيَّةٌ مُسلِّمَةٌ إِلَىٰ أَهْلِهِ . . ( ٢٠٠٠ ﴾ (النساء)

£IV=

 <sup>(</sup>١) العاقلة : هم العصبة ، وهم القرابة من قبل الأب الذين يعطون دية قتل الخطأ . (لسان العرب ــ مادة : عقل).

لكى يصنع بسطاً فى نفوس أهل القتيل ، لذلك نجد أسرة قد فُجعت فى أحد أفرادها بحادثة وعاشوا الحزن أيامًا ثم يأخذون الأوراق ويصرفون بها الدية أو التعويض ، مما يدل على أن فى ذلك شيئاً من السلوى ، وشيئاً من التعزية، وشيئاً من التعويض ، ولو كانت المسألة مزهوداً فيها لقالوا : «نحن لا نريد ذلك» ولكن ذلك لم يحدث.

فعلم الله سبحانه بالنفس البشرية جعل من قتل خطأ يفيد المجتمع الإيمانى بتحرير رقبة ، فيزيد المجتمع إنساناً حراً يتحرك حركة إيمانية ، لذلك اشترط الحق أن تكون الرقبة مؤمنة ، حتى نضمن أن تكون الحركة في الخير ، فنحن لا نحرر رقبة كافرة ، لأن الرقبة الكافرة عندما تكون مملوكة لسيد فشرتُها محصور ، لكن لو أطلقناها لكان شرتُها عاماً.

وبعد تحرير الرقبة هناك الدية لننثرها على كل مُفزَّع في منفعته فيمن قُتل ، ولا نأخذها من أصول القاتل وفروعه ، فلا نجمع عليهم مصيبتين القتل الذي قام به أصلهم أو فرعهم ، لأن ذلك سيصيبهم بالفزع والخوف والإشفاق على من جنى منهم. وأن يشتركوا في تحمُّل الدية ، وذلك العمل ناشىء عن حكمة ، فإذا كان الذي يضع الأشياء في موضعها هو خالقها ، فلن يوجد أفضل من ذلك لتستقيم الأمور.

فالحكمة هى وضع الشيء فى موضعه ، فما بالنا حين يكون من يضع الشيء فى موضعه هو خالقنا ؟ لن نجد أفضل ولا أحسن من ذلك ، فإذا ما رأينا خللاً فى مجتمع فلنعلم أن هناك شيئاً قد ناقض حكمة الله.

#### الصيام منهج لتربية الإنسان

الصوم هو مجال تقرير الإرادة العازمة الجازمة، ومجال اتصال الإنسان بربه اتصال طاعة وانقياد، كما أنه مجال الاستعلاء على ضرورات الجسد كلها، واحتمال ضغطها وثقلها ، إيثارا لما عند الله من الرضا والمتاع ، وغاية الصيام الأولى هي إعداد قلوب المؤمنين للتقوى والشفافية والحساسية والخشية من الله.

يقول الحق سبحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى اللهِ عَلَى ال

حين يخاطب الحق سبحانه الذين آمنوا يوضح: خذوا منى هذا التكليف، ففيه سعادة الإنسان في الدنيا والآخرة، ولهذا نجد أن الحق سبحانه وتعالى لا يذكر أمراً من أوامره بأى تكليف أو نهياً من نواهيه، إلا مسبوقاً بقوله سبحانه: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ ﴾.

مثل قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى مثل قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ الل

وقوله سبحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ ﴾ (البقرة) وهذه التكليفات لم تَأْتِ مبنية للمعلوم ، فَمَن الذي يكتب؟ إنه الحق

سبحانه ، كما أنها صيغة مبنية دائماً لما لم يُسَمَّ فاعله ، أى : أن الكتابة أتت من كثير . ونقول : صحيح أن الله سبحانه هو الذى كتب ، فلماذا لم يقل : (يا أيها الذين آمنوا كتبت عليكم) ... ولماذا يقول : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ اللَّذِينَ آمنوا كتبت عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّذِينَ آمنوا كتبت عَلَيْكُم اللَّهُ اللَّذِينَ آمنوا كَتِب عَلَيْكُم اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ ال

نقول: لأن الله وإن كان قد كتب ، إلا أنه لم يكتبها على كل خلقه ، بل كتبها على الله وإن كان قد كتب ، إلا أنه لم يكتبها على كل خلقه ، بل كتبها على الذين آمنوا به ، وأنت بإيمانك أصبحت ملتزمًا بعناصر التكليف ، فكأن الحق سبحانه لم يكتب ، ثم يلزمك ، ولكن التزامك تَمَّ في نفس اللحظة التي دخلت فيها باختيارك في الإيمان.

وبذلك تكون كل هذه الأحكام قد كتبت علينا باختيار كل منا ، فمن لم يختر الإيمان ليس مكتوباً عليه أن ينفذ أحكام الإيمان ، لأنها لا تُنفذ إلا بالعقد الإيماني بيننا وبين الحق سبحانه ، وقد احترم سبحانه دخولنا في هذا العقد ، فلم ينسبه لذاته العلية فقط ، بل شمل أيضاً كل مَنْ دخل في الإيمان.

ولذلك ، فإن سأل أحد عن حكمة التكليف من الله ، نقول له : إن الحكمة تنبع من أنه سبحانه هو الذي كلّف ، ولهذا أرى أن البحث عن أسباب التكليف هو أمر مرفوض إيمانياً ، فإذا قيل : إن الله فرض الصوم حتى يشعر الغنى بألم الجوع ، ليعطف على الفقير ، نقول : لا ، وإلا سقط الصوم عن الفقير ، لأنه يعرف ألم الجوع جيداً.

وإذا قيل لنا: إن الصوم يعالج أمراض كذا وكذا وكذا. نقول: إن هذا غير صحيح ، وإلا لَمَا أسقط الله فريضة الصوم عن المريض في قوله تعالى: ﴿وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَر فَعِدُةٌ مِن أَيَّام أُخَر ص

فإذا كان الله قد أباح للمريض أن يفطر ، فكيف يأتي إنسان ويقول : إن علة

فرض الصوم هي شفاء الأمراض ؟ كما أن هناك بعض الأمراض لا يُسمح معها بالصوم.

إذن: فنحن نصوم لأن الله فرض علينا الصوم ، وما دام الله قد قال فسبب التنفيذ هو أن القول صادر من الله سبحانه ، ولا شيء غير ذلك ، فإذا ظهرت حكمة التكليف فإنها تزيدنا إيماناً ، مثلما ثبت ضرر لحم الخنزير بالنسبة للإنسان ، لأن لحم الخنزير مليء بالميكروبات والجراثيم التي يأكلها مع القمامة ، ونحن لا نمتنع عن أكل لحم الخنزير لهذا السبب ، بل نمتنع عن أكله لأن الله قد أمرنا بذلك ، ولو أن هذه الحكمة لم يكشف عنها الطب ما قلّل هذا من اقتناعنا بعدم أكل لحم الخنزير ، لأننا نأخذ التكليف من الله ، وليس من أي مصدر آخر.

وهو سبحانه لم يكتب الصيام على من لا يؤمن به ، لأنه لا يدخل في دائرة التعاقد الإيماني ، وسيلقى سعيراً.

والصيام لون من الإمساك ، لأن معنى صام هو : أمسك . والحق سبحانه يقول لمريم عليها السلام : ﴿ فَإِمَّا تَرَيِنَ مِنَ الْبَشَرِ أَحَدًا فَقُولِي إِنِي نَذَرْتُ لِلرَّحْمَنِ صَوْمًا فَلَنْ أَكَلِمَ الْيَوْمَ إِنسِيًا (٢٦)﴾

والصوم هنا أى : عن الكلام. وهذه المسألة اعترض عليها بعض الذين يحبون أن ينتقدوا على القرآن ، فقالوا: كيف يأمرها بالصوم عن الكلام ، وفى نفس الوقت يأمرها أن تقول : "نذرت للرحمن صومًا" ؟

يجوز أنها قالت هذه العبارة أولاً لأول بشر رأته ليتم بذلك إعلان صومها. ثم انقطعت عن الكلام، ويجوز أن يكون المراد بالكلام هنا الإشارة ، والدلالة بالإشارات أقوى الدلالات وأعمّها ، فإن اختلفت اللغات بين البشر لأن كل

جماعة تواضعوا على لغة خاصة بهم ، فإن لغة الإشارة تظل لغة عامة يتفق عليها الجميع ، فمثلاً حين تومئ برأسك هكذا تعنى نعم فى كل اللغات ، وحين تشير بأصبعك هكذا تعنى لا . إذن : فالدلالة لغة عالمية وعامة.

فالصوم لغوياً هو الإمساك عن شيء ، أما الصوم تشريعياً فهو الصوم عن شهوتي البطن والفرج من الفجر وحتى الغروب ، ومبدأ الصوم لا يختلف من زمن إلى آخر . فقد كان الصيام كركن تعبدي موجوداً في الديانات السابقة على الإسلام ، لكنه كان إما إمساكاً مطلقاً عن الطعام ، وإما إمساكاً عن ألوان معينة من الطعام كصيام النصاري ، فالصيام إذن هو منهج لتربية الإنسان في الأديان ، وإن اختلفت الأيام عدداً ، وإن اختلفت كيفية الصوم.

ويُذيِّل الحق سبحانه الآية الكريمة بقوله ﴿ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ (١٨٣) ﴾ (البقرة)

ونعرف أن معنى التقوى هو أن نجعل بيننا وبين صفات الجلال وقاية ، وأن نتقى بطش الله ، ونتقى النار وهى من آثار صفات الجلال . وقوله الحق ﴿لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ( البقرة ) أى : أن نهذب ونُشذّب سلوكنا فنبتعد عن المعاصى ، والمعاصى فى النفس إنما تنشأ من شره ماديتها إلى أمر ما ، والصيام كما نعلم يضعف شرة المادية وحدّتها وتسلُّطها فى الجسد.

ولذلك يقول عليه المشباب المراهق وغيره: « يا معشر الشباب ، من استطاع منكم الباءة فليتزوج ، فإنه أغض للبصر ، وأحصن للفرج ، ومن لم يستطع فعليه بالصوم ، فإنه له وجاء » (١),

وكأن الصوم يشذب شرة المادية في الجسم الشاب، وإن تقليل الطعام يعني

<sup>(</sup>۱) حديث منفق عليه . أخرجه البخاري في صحيحه (١٩٠٥ ، ١٩٠٥ ، ٥٠٦٦) ، وكذا مسلم في صحيحه (١٤٠٠) كتاب النكاح ـ باب استحباب النكاح (١) من حديث عبد الله بن مسعود.

تقليل وقود المادة ، فيقل السُّعَار الذي يدفع الإنسان لارتكاب المعاصى.

والصيام في رمضان يعطى الإنسان الاستقامة لمدة شهر ، ويلحظ الإنسان حلاوة الاستقامة فيستمر بها بعد رمضان ، والحق سبحانه لا يطلب منك الاستقامة في رمضان فقط ، إنما هو سبحانه قد اصطفى رمضان كزمن تتدرب فيه على الاستقامة لتثبيع من بعد ذلك في كل حياتك ، لأن اصطفاء الله لزمان، أو اصطفاء الله لكان ، أو لإنسان ليس لتدليل الزمان ، ولا لتدليل المكان ، ولا لتدليل المكان ، ولا لتدليل الإنسان ، وإنما يريد الله من اصطفائه لرسول أن يشيع أثر اصطفاء الرسول في كل الناس.

ولذلك نجد تاريخ الرسل مليئاً بالمشقة والتعب ، وهذا دليل على أن مشقة الرسالة يتحملها الرسول ، وتعبها يقع عليه هو ، فالله لم يصطفه ليدلله ، وإنما اصطفاه ليجعله أسوة.

وكذلك يصطفى الله من الزمان أيامًا لا ليدللها على بقية الأزمنة ، ولكن لأنه سبحانه وتعالى يريد أن يشيع اصطفاء هذا الزمان في كل الأزمنة ، كاصطفائه لأيام رمضان.

والحق سبحانه يصطفى الأمكنة ليشيع اصطفاؤها في كل الأمكنة ، وعندما نسمع من يقول : زرت مكة والمدينة وذُقت حلاوة الشفافية والإشراق والتنوير ونسيت كل شيء.

إن من يقول ذلك يظن أنه يمدح المكان ، وينسى أن المكان يفرح عندما يشيع اصطفاؤه في بقية الأمكنة ، فأنت إذا ذهبت إلى مكة لتزور البيت الحرام ، وإذا ذهبت إلى المدينة لتزور رسول الله عليه ، فلماذا لا تتذكر في كل الأمكنة أن الله موجود في كل الوجود ، وأن قيامك بأركان الإسلام وسلوك الإسلام هو تقرب من الله ومن رسول الله عليه .

صحيح أن تعبُّدك وأنت في جوار بيت الله يتميز بالدقة وحُسِن النية ، كأنك وأنت في جوار بيت الله وفي حضرة رسول الله على تستحى أن تفعل معصية ، وساعة تسمع "الله أكبر" تنهض للصلاة وتخشع ، ولا تؤذى أحداً، إذن : لماذا لا يشيع هذا السلوك منك في كل وقت وفي كل مكان ؟ إنك تستطيع أن تستحضر النية التعبدية في أي مكان ، وستجد الصفاء النفسي العالى.

إذن : فحين يصطفى الله زماناً أو مكاناً ، أو يصطفى إنساناً إنما يشاء الحق سبحانه وتعالى أن يشيع اصطفاء الإنسان في كل الناس ، واصطفاء المكان في كل الأمكنة ، واصطفاء الزمان في كل الأزمنة.

ولذلك أتعجب عندما أجد الناس تستقبل رمضان بالتسبيح وبآيات القرآن ، وبعد أن ينتهى رمضان ينسون ذلك ، وأقول : هل جاء رمضان ليحرس لنا الدين ؟ أم أن رمضان يجيء ليدربنا على أن نعيش بخُلق الصفاء في كل الأزمنة.

وقوله الحق: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِيّامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى اللّهِ مِن قَبْلِكُمْ (١٨٣) ﴾ (البقرة) يدلنا على أن المسلمين ليسوا بدعًا في مسألة الصوم ، بل سبقهم أناس من قبل إلى الصيام ، وإن اختلفت شكلية الصوم.

وساعة يقول الحق ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِيامُ (البقرة)، فهذا تقرير للمبدأ ، مبدأ الصوم ، ويُفصِّل الحق سبحانه المبدأ من بعد ذلك ، فيقول ﴿ أَيَّامًا مَعْدُودَاتَ فَمَن كَانَ منكُم مَرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَر فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ وَعَلَى اللّذِينَ يُطيقُونَهُ فَدْيَةٌ طَعَامُ مسكينٍ فَمَن تَطَوَّعَ خَيْرًا فَهُو خَيْرٌ لَهُ وَأَن تَصُومُوا خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُم تَعْلَمُونَ (البقرة) (البقرة)

وكلمة (أيامًا) تدل على الزمن وتأتى مجملة ، وقوله الحق عن تلك الأيام إنها "معدودات" يعنى : أنها أيام قليلة ومعروفة.

ومن بعد ذلك يوضح الحق لنا مدة الصيام ، فيقول :

﴿ شَهِرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيَنَاتٍ مِنَ الْهُدَىٰ وَالْفُرْقَانِ فَمَن شَهِدَ مَنكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمَّهُ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَر فَعَدَّةٌ مِن أَيَّامٍ أُخَرَ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ وَلَتُكْمِلُوا الْعِدَّةَ وَلَتُكَبِرُوا اللَّهَ عَلَىٰ مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ (١٨٥٠) ﴾ عَلَىٰ مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ (١٨٥٠) ﴾

إذن : فمدة الصيام هي شهر رمضان ، ولأنه سبحانه العليم بالضرورات التي تطرأ على هذا التكليف فهو يشرع لهذه الضرورات ، وتشريع الله لرخص الضرورة إعلام لنا بأنه لا يصح مطلقاً لأي إنسان أن يخرج عن إطار الضرورة التي شرعها الله ، وهو سبحانه لا يكلف إلا بما في وسعك ، بدليل أن المشرع سبحانه يعطى الرخصة عندما يكون التكليف ليس في الوسع.

وَلْنَرَ رحمة الحق وهو يقول: ﴿ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِّنْ أَيَّامٍ وَلَنَرَ رحمة الحق وهو يقول: ﴿ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِّنْ أَيَّامٍ أُخَرَ (١٨٥) ﴾ (البقرة). وكلمة (مريضاً) كلمة عامة ، وأنت فيها حجة على نفسك وبأمر طبيب مسلم حاذق يقول لك: إن صمت فأنت تتعب ، والمرض مشقته مزمنة في بعض الأحيان ، ولذلك تلزم الفدية بإطعام مسكين.

وكذلك يرخص الله لك عندما تكون ﴿عَلَىٰ سَفَرِ (١٨٥٠﴾ (البقرة) والمشقة في الانتقال قديماً كانت عالية ، ولكن لنقارن سفر الأمس مع سفر اليوم من ناحية الإقامة ، وستجد أن سفر الآن بإقامة الآن فيه مشقة.

ومن العجيب أن الذين يناقشون هذه الرخصة يناقشونها ليمنعوا الرخصة ،

ونقول لهم : اعلموا أن تشريع الله للرخصة ينقلها إلى حكم شرعى مطلوب ، وفى ذلك يروى لنا جابر بن عبد الله ألحت قال ، كان رسول الله الحق فى سفر فرأى زحاماً ورجلاً قد ظلل عليه ، فقال : ما هذا ؟ فقالوا : صائم ، فقال : اليس من البر الصوم فى السفر » .

وعندما تقرأ النص القرآني تجده يقول ﴿ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةً مَن أَيَّامٍ أُخَر صَلَ ﴾ (البقرة) أى : أن مجرد وجود في السفر يقتضي الفطر والقضاء في أيام أخر ، ومعنى ذلك أن الله لا يقبل منك الصيام ، صحيح أنه سبحانه لم يقل لك "أفطر ولكن مجرد أن تكون مريضاً مرضاً مؤقتاً أو مسافراً فعليك الصوم في عدة أيام أخر ، وأنت لن تشرع لنفسك.

وقد يقول قائل: ولكن الصيام في رمضان يختلف عن الصوم في أيام أخر ، لأن رمضان هو الشهر الذي أُنزل فيه القرآن ، وأقول: إن الصوم هو الذي يتشرف بمجيئه في شهر القرآن ، ثم إن الذي أنزل القرآن وفرض الصوم في رمضان هو الحق سبحانه الذي وهب الترخيص بالفطر للمريض أو المسافر، ونقله إلى أيام أخر في غير رمضان ، وسبحانه لا يعجز عن أن يهب الأيام الأخر نفسها التجليات الصفائية التي يهبها للعبد الصائم في رمضان.

إن الحق سبحانه حين شرع الصوم في رمضان إنما أراد أن يشيع الزمن الضيق - زمن رمضان - في الأمر المتسع ، وهو مدار العام ، ونحن نصوم رمضان في الصيف ، ونصومه في الشتاء ، وفي الحريف والربيع. إذن : فرمضان يمر على كل العام.

والصيام منهج لتربية الإنسان، وكان موجودًا قبل أن يبعث الحق سبحانه سيدنا رسول الله علي ، وعندما جاء الرسول الله على دخل الصوم على

المسلمين اختيارياً في البداية ، ثم فريضة من بعد ذلك ، وقد شرع الله الصوم في الإسلام بداية بأيام معدودة ، ثم شرح لنا الأيام المعدودة بشهر رمضان.

والذى يطمئن إليه خاطرى أن الله بدأ مشروعية الصوم بالأيام المعدودة ، ثلاثة أيام من كل شهر، وهو اليوم العاشر ، والعشرون ، والثلاثون من أيام الشهر، كانت تلك هى الأيام المعدودة التى شرع الله فيها أن نصوم ، وكان الإنسان مُخيَّراً فى تلك الأيام المعدودة : إن كان مطيقاً للصوم أن يصوم أو أن يفتدى ، أما حين شرع الله الصوم فى رمضان فقد أصبح الصوم فريضة تعبدية وركناً من أركان الإسلام ، وبعد ذلك جاءنا الاستثناء للمريض والمسافر.

وكلمة "رمضان" مأخوذة من مادة (الراء - والميم - والضاد) ، وكلها تدل على الحرارة ، وتدل على القيظ ، و"رمض الإنسان" أى : حر جوفه من شدة العطش. و"الرمضاء" أى : الرمل الحار، وعندما يقال "رمضت الماشية" أى: أن الحر أصاب خُفَها فلم تَعُدُ تقوى أن تضع رجّلها على الأرض.

إذن : فرمضان مأخوذ من الحر ومن القيظ ، وكأن الناس حينما أرادوا أن يضعوا أسماء للشهور جاءت التسمية لرمضان في القيظ في وقت كان حاراً ، فسموه رمضان ، كما أنهم ساعة سموا مثلاً "ربيعًا الأول" و"ربيعاً الآخر" كان الزمن متفقاً مع وجود الربيع ، وعندما سموا "جمادي الأولي" و"جمادي الآخرة" كان الماء يجمد في هذه الأيام.

فكأنهم لاحظوا الأوصاف في الشهور ساعة التسمية ، ثم دار الزمن العربي الخاص المحدد بالشهور القمرية في الزمن العام للشمس ، فجاء رمضان في صيف ، وجاء في خريف ، لكن ساعة التسمية كان الوقت حاراً.

وكأن الحق سبحانه وتعالى حينما هيأ للعقول البشرية الواضعة للألفاظ أن

ETA

يضعوا لهذا الشهر ذلك الاسم ، دل على المشقة التي تعترى الصائم في شهر رمضان.

وبعد ذلك يعطى له سبحانه منزلة تؤكد لماذا سُمِّى ؟ إنه الشهر الذى أنزل فيه القرآن ، والقرآن إنما جاء منهج هداية للقيم ، والصوم امتناع عن الاقتيات ، فمنزلة الشهر الكريم أنه يربى البدن ويربى النفس ، فناسب أن يوجد التشريع في تربية البدن وتربية القيم مع الزمن الذي جاء فيه القرآن بالقيم.

وانظروا إلى دقة الأداء القرآنى فى قوله تعالى : ﴿وَلِتُكَبِّرُوا اللَّهَ عَلَىٰ مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ (١٨٥) ﴿ (البقرة) فالعبادة التى نفهم أن فيها مشقة هى الصيام ، وبعد ذلك تُكبِّرون الله ، لأن الحق سبحانه عالم أن عبده حين ينصاع لحكم أراده الله وفيه مشقة عليه مثل الصوم يتحمله.

وعندما يشعر بأنه قد انتهى منه ، فالحق سبحانه عالم بأن العبد سيجد فى نفسه إشراقاً يستحق أن يشكر الله الذى كلَّفه بالصوم ووفَّقه إلى أدائه ، لأن معنى ﴿وَلَتُكَبِّرُوا اللَّهَ ﴾ يعنى أن تقول (الله أكبر) ، وأن تشكره على العباده التى كنت تعتقد أنها تُضنيك ، لكنك وجدت فيها تجليات وإشراقات ، فتقول : الله أكبر من كل ذلك ، الله أكبر لأنه حين يمنعنى يعطينى.

والحق سبحانه يعطى حتى في المنع ، فأنت تأخذ مقومات حياة ويعطيك في رمضان ما هو أكثر من مقومات الحياة ، وهو الإشراقات التي تتجلى لك ، وتذوق حلاوة التكليف ، وإن كان قد فوّت عليك الاستمتاع بنعمة ، فإنه أعطاك نعمة أكثر منها.

لقد أسدى الله إليكم جميلاً ، وساعة يوجد الصفاء بين "العابد" وهو الإنسان ، والمعبود وهو الرب ، ويثق العابد بأن المعبود لم يكلفه إلا بما يعود

عليه بالخير ، هنا يحسن العبد ظنه بربه ، فيلجأ إليه في كل شيء ، ويسأله عن كل شيء ، ولذلك جاء هنا قول الحق سبجانه بعد آية أمر المؤمنين بالصوم :

﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعُوةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلْيُوْمِنُوا بِي لَعَلَّهُم يَرْشُدُونَ (١٨٦) ﴾ (البقرة)

فما دُمنت قد ذُقت حلاوة ما أعطاك الحق من إشراقات صفائية في الصيام فأنت ستتجه إلى شكره سبحانه.

### الإسلام استسلام لله ... وسلام مع الكون

إنها دعوة تُوجًه في كل حين للذين آمنوا ، ليُخلصوا ويتجرَّدوا ، وتتوافق خطرات نفوسهم واتجاهات مشاعرهم مع ما يريد الله بهم ، وما يقودهم إليه نبيهم ودينهم ، في غير ما تلجلج ولا تردد ولا تلقت.

يقول الحق سبحانه : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ادْخُلُوا فِي السِّلْمِ كَافَّةً وَلا تَتَبِعُوا خُطُوات الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُو مُّبِينٌ ( ١٠٠٠ ﴾ (البقرة )

إن الله هو الإله الخالق للكون ، ولا بد أن يعيش الخلق في سلام معه ، لأنكم لا تؤمنون إلا به إلها واحداً ، فيجب علينا أن نعيش مع الأرض والسماء والكون في سلام ؛ لأن الكون الخاضع المقهور المسخر الذي لا يملك أن يخرج عما رسم له يعمل لخدمتك ولا يعاندك.

والإنسان حين يكون طائعًا يُسَرُّ به كل شيء في الوجود ، لأن الوجود طائع ومُسبِّح ، فساعة يجد الإنسان مُسبِّحاً مثله يُسرُّ به لأنه في سلام مع الكون ، وأنت في سلام مع نفسك ، لأن لك إرادة ، وهذه الإرادة قهر الله لها كل جوارحك ، والذي تريده من أي عضو يفعله لك ، لكن هل يرضى أي عضو عما تأمره به ؟

تلك مسألة أخرى ، فلسانك \_ مثلاً \_ ينفعل بإرادتك ، فتقول به "لا إله إلا منادينا منادينا

الله " وقال به غيرنا - من المشركين - غير ذلك ، وأشركوا مع الله بشراً وغير بشر يعبدونهم ، وقال الملحدون بألسنتهم والعياذ بالله : "لا إله في الكون" ولم يعص اللسان أحداً من هؤلاء ، لأنه مقهور لإرادتهم.

والحق حين ينادى المؤمنين بأن يدخلوا فى السلم كافة ، فالمعنى يحتمل أيضاً أن الحق سبحانه وتعالى يخاطب المسلمين ألا يأخذوا بعضاً من الدين ، ويتركوا البعض الآخر ، فيقول لهم : خذوا الإسلام كله وطبقوه كاملاً ، لأن الإسلام يمثل بناء له أسس معلومة ، وقواعد واضحة ، فلا يحاول أحد أن يأخذ شيئاً من حكم بعيداً عن حكم آخر ، وإلا لحدث الخلل.

وعلى سبيل المثال ، قد تجد خلافاً بين الزوج والزوجة ، وقد يؤدى الخلاف إلى معارك وطلاق ، وبعد ذلك نجد من يتهم الإسلام بأنه أعطى الرجل سيفاً مسلطاً على المرأة ، ونقول لهم : ولماذا تتهمون الإسلام ؟ هل دخل على الزواج بمنطق الإسلام؟

إن كنت قد دخلت على الزواج بمنطق الإسلام فستجد القواعد المنظمة والتي تحفظ للمرأة كرامتها ، ولكن هناك من يدخل على الزواج بغير منطق الإسلام ، فلما وقع في الأزمة راح ينادي الإسلام.

هل اختار الرجل من تشاركه حياته بمقياس الدين ؟ وهل وضع نصب عينه شروط اختيار الزوجة الصالحة الني جاءت في الحديث الشريف : " تنكح المرأة لأربع : لمالها ، ولحسبها ، ولجمالها ، ولدينها فاظفر بذات الدين نَرِبَتُ يداك » (١).

۴۳۷ ما دیتا

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه (٤٨٠٢) كتاب النكاح ، وكذا مسلم في صحيحه (١٤٦٦) كتاب الرضاع ، وأخرجه كذلك الدارقطني في سننه رقم (٢١٢) ، وابن حبان في صحيحه (٤٠٣٦) كلهم من حديث أبي هريرة بين.

هل فضَّل الرجل ذات الدين على سواها ؟ أم فضَّل مقياساً آخر ؟ وعندما جاء رجل ليخطب ابنة من أبيها ، هل وضع الأب مقاييس الإسلام في الاعتبار عند موافقته على هذا الزواج ؟ هل فضَّلتم مَن ترضون دينه وخُلقه ؟ أم تركتم نلك القواعد ؟ أنت تركت قواعد الإسلام ، فلماذا تلوم الإسلام عند سوء النتائج والعواقب .

إنك إن أردت أن تحاسب فلا بد أن تأخذ كل أمورك بمقاييس الإسلام ، ثم تصرّف بما يناسب الإسلام ، فإذا كنت كذلك فالإسلام يحميك من كل شيء فالإسلام يساند القوى في الكون ويساند القوى في النفس بحيث تعيش في سلام ولا تتعاند ، لأن كل ذلك يقابله الحرب ، والحرب إنما تنشأ من تعاند القوى ، فتتعاند قوى نفسك في حرب مع نفسك ، وتتعاند قوى البشر في حرب البشر مع البشر مع البشر ، وتتعاند قواك مع قوى الكون الأخرى ، فأنت تعاند الطبيعة ، وتعاند مع الحق سبحانه وتعالى.

لذلك لا بد للبشر جميعاً أن يكونوا تبعاً لقوة آمنوا بأنها فوقهم جميعاً ، فحين نؤمن ندخل في السلم ، ولا يوجد تعاند بين أى قوة وقوة أخرى ، لأنى لست خاضعاً لك ، وأنت لست خاضعاً لى ، وأنا وأنت مسلمون لقوة أعلى منى ومنك ، ويُشترط في القوة التي نتبعها طائعين ألا يكون لها مصلحة فيما تشرع.

إن المشرعين من البشر يراعون مصالحهم حين يشرعون ، فمشرع الشيوعية ، يضع تشريعه ضد الرأسمالية ، ومشرع الرأسمالية يضع تشريعه ضد الشيوعية ، لكن عندما يكون المشرع غير منتفع بما يشرع ، فهذا هو تشريع الحق سبحانه وتعالى.

5 mm

وحين ندخل في الإسلام ندخل جميعاً لا يشذ منا أحد ، ذلك معنى : 

«ادْخُلُوا فِي السِّلْم كَافَّةً (١٠٠٠) ﴾ (البقرة) ، هذا معنى وارد وهناك معنى آخر وارد، وهو ادخلوا في السلم أي الإسلام بجميع تكاليفه بحيث لا تتركوا تكليفاً يشذ منكم.

أما المعنى الأول فلأننا لو لم ندخل في السلم جميعاً لشقى الذي يسلمون بالذين لا يسلمون ، لأن الذي يسلم سيهذب سلوكه بالنسبة للآخرين ، ويكون نفع المسلم لسواه ، ويشقى المسلم بعدم إسلام من لم يسلم ، فمن مصلحتنا جميعاً أن نكون جميعاً مسلمين.

والذين لا يدركون هذه الحقيقة يفسرون قول الله تعالى ﴿ لا يَضُرُكُم مّن ضَلّ إِذَا اهْتَدَيْتُم وَ اللائدة) على غير ظاهرها ، فمن ضمن هدايتكم أن تُبصر وا من لم يؤمن بأن يؤمن ، لأن مصلحتكم أن تسلموا جميعاً ، فإذا أسلمت أنت فسيعود إسلامك على الغير ، لأن سلوكك سيصبح مستقيماً مهذباً ، والذي لم يسلم سيصبح سلوكه غير مستقيم وغير مهذب ، وستشقى أنت به.

إذن : فمن مصلحتك أن تقضى وقتاً طويلاً وتتحمل عناء كبيراً في أن تدعو غيرك ليدخل في الإسلام. وإياك أن تقول : إن ذلك يضيع عليك فرص الحياة ، لا إنه يضمن لك فرص الحياة ، ولن يضيع وقتك لأنك ستحمى نفسك من شرور غير المسلم.

والله سبحاله وتعالى شاء أن يجعل أسس الإسلام خمسة ، وبعد ذلك يُبنى الإسلام ، وحين يبنى الإسلام فإياك أن تأخذ لبنة من الإسلام دون لبنة ، بل يؤخذ الإسلام كله ، فالضرر الواقع في العالم الإسلامي إنما هو ناتج من

التلفيقات التى تحدث فى العالم المسلم ، تلك التلفيقات التى تحاول أن تأخذ بعضاً من الإسلام وتترك بعضاً ، وهذا هو السبب فى التعب والضرر ، لأن الإسلام لابد أن يؤخذ كله مرة واحدة.

إذن ﴿ ادْخُلُوا فِي السِلْمِ كَافَةً (١٠٠٠ ﴾ (البقرة) يعنى : إياكم أن تتركوا حكماً من الأحكام ، إن الذي يتعب المنتسبين إلى الدين الآن أننا نريد أن نلفق حياة إسلامية في بلاد تأخذ قوانينها من بلاد غير إسلامية.

إذن : حتى ننجح في حياتنا ، فلا بد أن نأخذ الإسلام كله ، وللأسف فإن كثيراً من حكام البلاد المسلمة لا يأخذون من الإسلام إلا آخر قول الله تعالى فيا أَيُّهَا الله يَن آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّه وأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنكُمْ ۞ ﴾ (النساء) إنهم يأخذون ﴿ أُولِي الأَمْرِ مِنكُمْ ۞ ﴾ (النساء) ويتركون ﴿ أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ ﴿ النساء) ويتركون ﴿ أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ ۞ ﴾

وأقول: لماذا تأخذون الأخيرة وتتركون ما قبلها ؟ إن الله لم يجعل لولى الأمر طاعة مستقلة ، بل قال : ﴿ أَطِيعُوا اللّهُ وَأَطِيعُوا الرّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنكُمُ (النساء) ليدل على أن طاعة ولى الأمر من باطن طاعة الله وطاعة الرسول ، فنحن لا نريد تلفيقاً في الإسلام ، خذوه كاملاً تستريحون أنتم ، ونستريح نحن معكم.

والحق سبحانه بعد أن أمرنا جميعاً بالدخول في السلم بافعل ولا تفعل، حذرنا من اتباع الشيطان لأنه هو الذي يعمل على إبعادنا عن منهج الله ، فقال جل شأنه : ﴿وَلا تُتَبِعُوا خُطُواتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُو مُبِينٌ (٢٠٨) ﴾ (البقرة)

فعداوته للإنسان عداوة مسبقة ، وقف من آدم موقف العداوة ، وبعد ذلك أقسم بعزة الله أن يغويكم جميعاً ، وما دام له معكم عداوة مسبقة فلن يأخذكم على غرَّة ، لأن الله نبهكم لتلك المسألة مع الخلق الأول.

﴿قَالَ فَبِمَا أَغُويْتَنِي لأَقْعُدُنَ لَهُمْ صِرَاطَكَ الْمُسْتَقِيمَ ۞ ثُمَّ لآتِيَنَهُم مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَانِهِمْ وَعَن شَمَائِلِهِمْ وَلا تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَاكِرِينَ (الأعراف)

فالشيطان يأتيهم من الأمام ، فهو يشككهم في حكاية الآخرة ، ويشككهم في البعث ، ويحاول أن يجعل الإنسان غير مقبل على منهج الله ، فيصير من الذين لا يؤمنون بلقاء الله ، ويشكُون في وجود دار أخرى سيجازى فيها المحسن بإحسانه ، والمسىء بإساءته.

والشيطان يأتى أيضاً من الخلف ، وخلف كل واحد منا ذريته ، يخاف ضبعتهم ، فيوسوس الشيطان للبعض بالسرقة أو النهب أو الرشوة من أجل بقاء مستقبل الأبناء ، وفساد أناس كثيرين يأتى من هذه الناحية ، ومثل هذا الفساد يأتى حين يبلغ بعض الناس منصباً كبيراً ، وقد كبرت سنّه ، ويقبل على الله بشر ، ويظن أنه يترك عياله بخير.

لكن ، إذا كنت تخاف عليهم حقاً فأمَّن عليهم في يد ربهم ، ولا تُؤمِّن حياتهم في يد ربهم ، ولا تُؤمِّن حياتهم في جهة ثانية ﴿ وَلْيَخْشَ اللَّهِ مِنْ لَوْ تَرَكُوا مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرِيَّةً ضِعَافًا خَافُوا عَلَيْهِمْ فَلْيَتَّقُوا اللَّهَ وَلْيَقُولُوا قُولًا سَدِيدًا ( ) ﴾ (النساء)

ويأتى الشيطان من اليمين ليزهد الناس ويصرفهم عن عمل الحسن والطاعة ، واليمين رمز العمل الحسن ، لأن كاتب الحسنات على اليمين ، وكاتب السيئات على الشمال ، ويأتى عن شمائلهم ليغريهم بشهوات المعصية.

ولكن الشيطان لا يأتى للإنسان من فوق ومن تحت ، لأن الفوقية هي الجهة التي يلجأ إليها مستغيثاً ومستجيراً بربه ، والتحتية هي جهة العبودية الخاصة ،

۲۳۹ فانیتا

فالعبد أقرب ما يكون من ربه وهو ساجد ، فهو في هاتين الحالتين محفوظ من تسلط الشيطان عليه ، فإن الله تعالى يقول : ﴿إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ وَكَفَىٰ بِرَبَكَ وَكَيلاً (١٠) ﴾ (الإسراء)

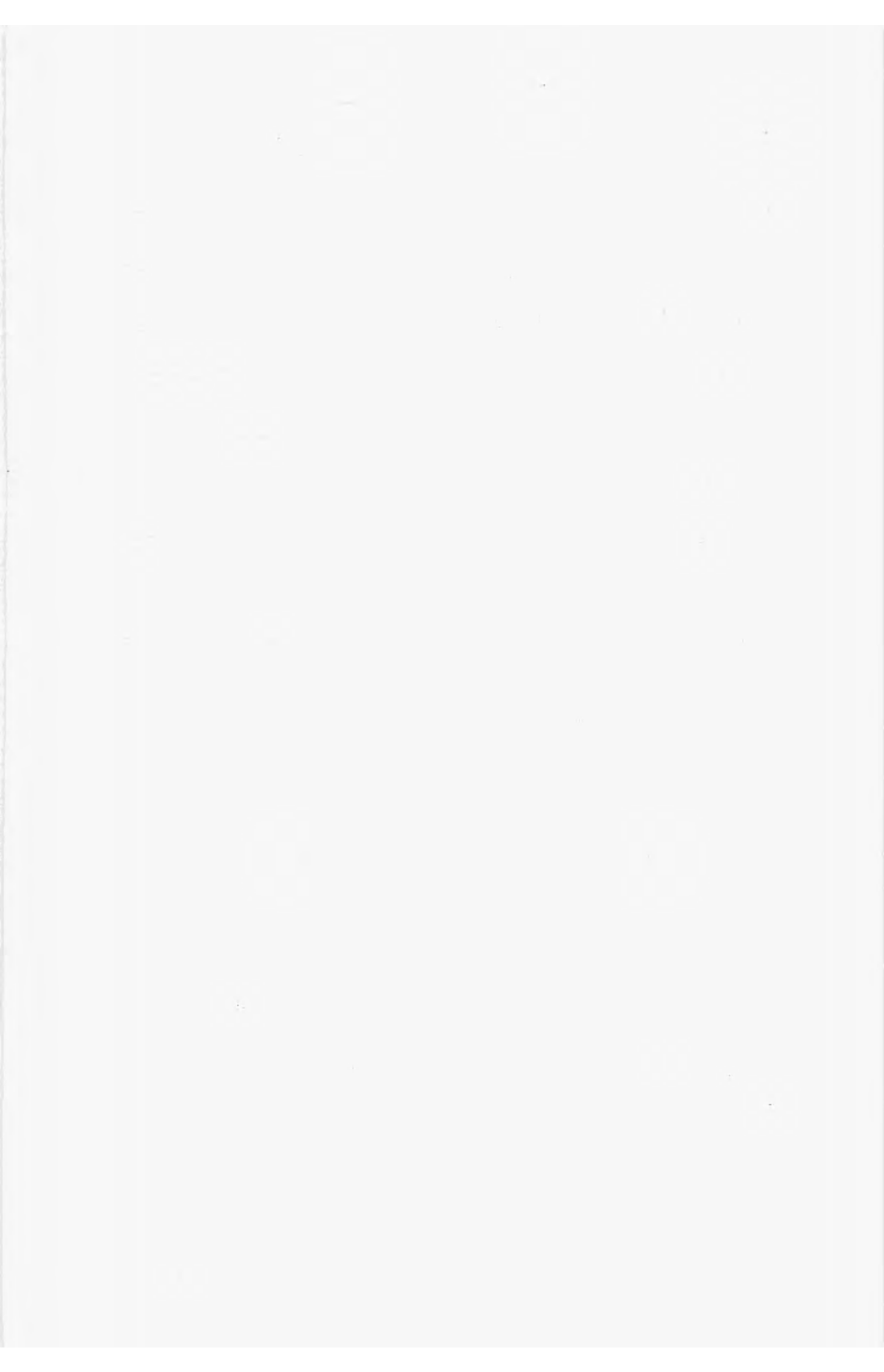
ويقول الحق سبحانه : ﴿ فَإِن زَلَلْتُم مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتْكُمُ الْبَيْنَاتُ فَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ( آبَ فَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ( آبَ ( البقرة )

والزلة هي المعصية ، وهي مأخوذة من "زال" ، وزال الشيء أي : خرج عن استقامته ، فكأن كل شيء له استقامة ، والخروج عنه يعتبر زللاً ، والزلل : هو الذنوب والمعاصي التي تخالف بها المنهج المستقيم.

ولقد جاءتكم البينات وبيَّنْتُ ووضحت لكم كل شيء ، ولم أترككم لعقولكم ، فلتستعملوها استعمالاً صحيحاً لتديروا حركة الكون الذي استخلفتكم فيه ، ومع ذلك إن أصابتكم الغفلة فأنا أرسل الرسل.

لقد رحم الله الخلق بإرسال الرسل ليبينوا للإنسان الطريق الصحيح من الطريق المعوج.

واعلموا أن الله عزيز حكيم ، فعِزَّته سبحانه أنه يغلب ولا يُغلب ، وهو سبحانه يدبر أمورنا برحمة وحكمة.



## إنفاق من رزق الله لنا

إنها دعوة للإنفاق من رزق الله الذي أعطانا إياه فهو الذي أعطى ، وهو الذي يدعو للإنفاق مما أعطى ، ومدة الدنيا هي الفرصة التي إن أفلتت منا فلن تعود ، حيث لا بيع تربح فيه الأموال وتنمو ، وليس بعده صداقة أو شفاعة ترد عنهم عاقبة التقصير أو الإحجام عن الإنفاق في سبيل الله .

يقول الحق سبحانه : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَنفِقُوا مِمَّا رَزَقُناكُمْ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِي يَوُمٌ لاَ بَيْعٌ فيه وَلا خُلَةٌ وَلا شَفَاعَةٌ وَالْكَافِرُونَ هُمُ الظَّالِمُونَ ( ٢٠٠٠ ﴾ (البقرة )

وكأن الحق سبحانه يقول: لا أطلب منكم أن تنفقوا على ، ولكن أنفقوا من رزقى عليكم ، لأن الرزق يأتى من حركة الإنسان ، وحركة الإنسان تحتاج طاقة تتحرك في شيء أو مادة ، وهذه الحركة تأتى على ترتيب فكر ، وهذا الفكر رتبه من خلقه ، والجوارح التي تنفعل ، واليد التي تتحرك ، والرَّجّل التي تمشى خلقها الله ، والمادة التي تفعل بها مخلوقة لله .

فالإنسان يعمل بالعقل الذي خلقه الله ، ويخطط بالجوارح التي خلقها الله لتأتى له بالطاقة التي يعمل بها في المادة التي خلقها الله لتعطى للإنسان خيرها.. فأي شيء للإنسان إذن ؟

ومع ذلك ، إن حصل للإنسان خير من هذا كله فهو سبحانه لا يقول : "إنه

لى " بل أمنحه لك أيها الإنسان ، ولكن أعطني حقى فيه ، وحقى لن آخذه لى ولكن هو لأخيك المسكين ، والحق سبحانه يقول : ﴿مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِن رِّزْق وَمَا أُرِيدُ مِنْهُم مِن رِّزْق وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ( (الذاريات )

وإياك أن تقول؛ وما دخلى أنا بالمسكين ؟ عليك أن تعلم أن المسكنة عُرَض، والعرض من الممكن أن يلحق بك أنت ، فلا تُقدِّر أنك مُعُط دائماً ، ولكن قَدِّر أنك ربما حدث لك ما يجعلك تأخذ ، لا أن تعطى.

الحق سبحانه يقول لك : أعط المسكين وأنت غنى، لأنه سبحانه سيقول للناس: أن يعطوك وأنت فقير، فقدِّر حكم الله ساعة يُطلب منك ، ليحميك ساعة أن يُطلب لك ، وبذلك تتوازن المسألة.

ومع أنه سبحانه هو الذى يرزق ، فهو يريد منكم أيها العباد أن تتعاونوا وأن يحب بعضكم بعضاً ، حتى تُمحى الضغائن من قلوبكم ، لأن الإنسان الضعيف ضعفاً طبيعياً \_ وليس ضعف التسول أو الكسل أو الاحتراف ، بل ضعف عدم القدرة على العمل \_ هو مسئولية المؤمنين ، فسبحانه وتعالى يجعل القوى مسئولاً أن يساعدك وأنت ضعيف.

وأنت حين ترى ـ وأنت ضعيف لا تقدر ـ الأقوياء الذين قدروا لم ينسوك ، وذكروك بما عندهم ، عندئذ تعلم أنك في بيئة متساندة تحب لك الخير ، فإن رأيت نعمة تنالك إن عجزت فأنت لا تحسدها أبداً ، ولا تحقد على معطيها ، بل تتمنى من حلاوة وقعها في نفسك ـ لأنها جاءتك عن حاجة ـ تتمنى لو أن الله قدرك لتردها ، فيكون المجتمع مجتمعاً متكافلاً متضامناً.

فحيسن يقول الله تعالى : ﴿ أَنفِقُوا مِمَّا رَزَقْنَاكُمْ (٢٥١ ﴾ ( البقرة ) ، فأنتم

لا تتبرعون لذات الله ، بل تنفقون مما رزقكم ، ومن فضل الله عليكم أنه احترم أثر عملكم ونسبه لكم حتى وإن احتاج أخوك.

والحق سبحانه يقول : ﴿ مَن ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضَاعِفَهُ لَهُ أَضْعَافًا كَثِيرَةً وَاللَّهُ يَقْبِضُ ويَبْصُطُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ (٢٤٠٠) ﴾ (البقرة)

إن الحق سبحانه قد اعتبر النفقة في سبيل الله قرضاً من العبد للرب الخالق الوهاب لكل رزق ، وينبهنا تعالى أن ننفق من رزق الله لنا من قبل أن يأتي اليوم الآخر الذي لا بيع فيه ، أي : لا مجال فيه لاستبدال أثمان بسلع أو العكس.

وأيضاً لا يكون في هذا اليوم " خُلَّة " ومعنى "خُلَّة" هي الود الخالص، وهي العلاقة التي تقوم بين اثنين ، فيصير كل منهما موصولاً بالآخر بالمحبة ، لأن كلاً منكما منفصل عن الآخر ، وإن ربطت بينكما العاطفة ، وفي الآخرة سيكون كل إنسان مشغولاً بأمر نفسه.

إن اليوم الآخر ليس فيه بيع ولا شراء ، ولا فيه خُلَّة ولا شفاعة ، وهذه هي المنافذ التي يمكن للإنسان أن يستند عليها ، فأنت لا تملك ثمناً تشترى به ، ولا يملك غيرك سلطة في الآخرة ، إذن : فهذا الباب قد سدً. وكذلك لا يوجد خلة أو شفاعة .

وهذه الشفاعة مأذون فيها ، إن كانت ممن أذن له الله أن يشفع فهى فى يد الله ، ومعنى "شفيع" مأخوذ من الشفع والوتر، الوتر واحد والشفع اثنان ، فكأن الشفيع يضم صوته لصوتى لنقضى هذه الحاجة عند فلان ، فيتشفع الإنسان بإنسان له جاه عند المشفوع عنده حتى ينفذ له ما يطلب.

ولكن هذه الوسائل في الآخرة غير موجودة ، فلا بيع ولا خُلَّة ولا شفاعة ،

221 =

فأنتم إذا أنفقتم اتقيتم ذلك اليوم ، فانتهزوا الفرصة من قبل أن يأتي يوم لا بيع فيه ولا خُلَّة ولا شفاعة .

وهذه هي أبواب النجاة المظنونة عند البشر التي تُغلق في هذا اليوم العظيم، وكأن الحق سبحانه وتعالى يقول: أنا لم أُفوِّت فرصة على خَلْقى ، خلقى هم الذين ظلموا أنفسهم وأوقفوا أنفسهم هذا الموقف ، فأنا لم أظلمهم ، لذلك يُذيَّل الحق سبحانه الآية بقوله: ﴿وَالْكَافِرُونَ هُمُ الظَّالِمُونَ (٢٥٤) ﴾ (البقرة)

## لماذا تمْنُّ بما أنطقتَ .. والمالُ ليس مالك ؟

أراد الإسلام بالإنفاق تهذيباً وتزكية وتطهيراً لنفس المعطى ، واستجاشة لمشاعره الإنسانية ، وارتباطه بأخيه الفقير في الله وفي الإنسانية ، وأن ينفق من نعمة الله في سبيل الله بغير من أو أذى ، فائمن والأذى يمحقان الإنفاق ، ويمزقان المجتمع ، ويثيران الأحقاد والضغائن.

يقول الحق سبحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُم بِالْمَنِ وَالأَذَىٰ كَالَّذِي يُنْفِقُ مَالَهُ رِثَاءَ النَّاسِ وَلا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ صَفُوانِ عَلَيْ يُنْفِقُ مَالَهُ وَابِلٌ فَتَرَكَهُ صَلَّدًا لا يَقْدُرُونَ عَلَىٰ شَيْءٍ مِمَّا كَسَبُوا وَاللَّهُ لا عَلَيْ شَيْءٍ مِمَّا كَسَبُوا وَاللَّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ (٢٠٠٤) ﴾

(البقرة)

فالذى يتصدق ويُتبع صدقته بالمنِّ والأذى ، إنما يبطل صدقته ، وخسارته تكون خسارتين :

الخسارة الأولى: أنه أنقص ماله بالفعل ، لأن الله لن يعوض عليه ، لأنه أتبع الصدقة بما يبطلها من المن والأذى.

- والخسارة الأخرى : هي الحرمان من الثواب ، فالذي ينفق ليقول الناس عنه إنه ينفق ، عليه أن يعرف أن الحق يوضح لنا أنه يعطى الأجر على قاعدة أن الذي يدفع الأجر هو من عملت له العمل.

إن الإنسان على محدودية قدرته يعطى الأجر لمن عمل له عملاً ، والذى يعمل من أجل أن يقول الناس إنه عمل ، فليأخذ أجره من القدرة المحدودة للبشر.

ولذلك قال لنا رسول الله عَيْنِينَ عن الذي يفعل الحسنة أو الصدقة ليقال عنه إنه فعل ، فإنه يأتي يوم القيامة ولا يجد أجراً له :

« ورجل وسع الله عليه ، وأعطاه من أصناف المال كله ، فأتى به فعرَّفه نعمه فعرفها ، قال : فما عملت فيها ؟ قال : ما تركت من سبيل تحب أن يُنفق فيها إلا أنفقت فيها لك. قال : كذبت ولكنك فعلت ليقال : هو جواد فقد قيل. ثم أمر به فسحب على وجهه ثم ألقى في النار » (١) .

فأنت إذا صنعت معروفاً تقصد به وجه الله عز وجل جزاك الله عنه خيراً ، ولكن إن عملت معروفاً لتحقق به مصلحة دنيوية خاصة بك ، أو تأخذ به شهرة فلا جزاء لك عند الله .

ولابد أن يصنع الإنسان المؤمن كل عمل وفي باله الله خالقه والمتفضل عليه بالنعم ، فإذا أطعمت فقيراً فلتطعمه لوجه الله ، وعليك ألا تفعل المروءة من أجل أن يقال عنك : إنك صاحب مروءة.

ومن يفعلون الخير عليهم أن يحرصوا على أن يكون الله عز وجل فى بالهم ، لا أن ينالوا شهرة من هذا الخير ، وألا يأتى منهم هذا الخير لا بمقال ولا بحال ، وعلى سبيل المثال تلك اللافتات التي تُوضع على المساجد بأسماء من قاموا بتأسيسها ، والله عليم بكل شىء ، يعلم اسم من أقام البناء.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صحيحه (۱۹۰۵)، وأحمد في مسنده (۳۲۲/۲)، والنسائي في سننه (۱/ ۲۲، ۲۲) من حديث أبي هريرة براتيج.

وعليك إذا بنيت مسجداً أن تسميه بأى اسم لا يمت لك بصلة ، حتى لا تدخل في داثرة "عملت ليقال وقد قيل".

وحتى المقاتل الذى يحارب بين صفوف المؤمنين عليه أن يعقد النية لله ، لا أن يقاتل من أجل أن يقال إنه شجاع ، لأنه إن فعل حبط عمله ، وكان من الخاسرين ، لأن عمله قد شابه الرياء.

ولا يهز المجتمعات ولا يزلزلها ويهدُّها إلا هذه المراءاة ، لأن الحق سبحانه يحب أن يؤدى المسلم كل عمل جاعلاً الله في باله ، وهو الذي لا تخفي عليه خافية.

ولذلك تجد الرسول عَيْنَ ينقل لنا حال المرائى للناس فيقول : "إن أخوف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر ، قالوا : وما الشرك الأصغر يارسول الله ؟ قال : الرياء ".

يقول الله عز وجل يوم القيامة إذا جازى العباد بأعمالهم : اذهبوا إلى الذين كنتم تراءون في الدنيا ، فانظروا هل تجدون عندهم الجزاء ؟

وقال على المرائى يُنادَى عليه يوم القيامة : يا فاجر ، يا غادر ، يا غادر ، يا عادر ، يا عادر ، يا مرائى ، ضَلَّ عملك وحبط أجرك ، فخذ أجرك ممن كنت تعمل له ".

فالمراتى إنما يخدع نفسه ، فهو يتظاهر بالصلاة ليراه الناس ، ويُزكِّى ليراه الناس ، ويُزكِّى ليراه الناس ، هو يعمل ما أمره الله به ، لكنه لا يعمل لله .

والحق سبحانه يقول عن هؤلاء الذي ينفقون مثلاً رئاء الناس : ﴿ وَالَّذِينَ يُنفَقُونَ أَمْوَ اللَّهُمْ رِئَاءُ النَّاسِ وَلا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلا بِالْيَوْمِ الآخِرِ وَمَن يَكُنِ الشَّيْطَانُ لَهُ قَرِينًا فَسَاءَ قَرِينًا (٢٨) ﴾

إنه يريد بالإنفاق مراءاة الناس.

ولذلك يقول العارفون بفضل الله : اختر مَنْ يُثمِّن عطاءك ، فأنت عندما تعطى شيئًا لإنسان فهو يُثمِّن هذا الشيء بإمكاناته وقدراته ، سواء بكلمة ثناء يقولها مثلاً أو يغير ذلك ؟ لكن العطاء لله كيف يُثمِّنه سبحانه ؟ لا بد أن يكون الثمن غالياً.

إذن : فالعاقل ينظر لمن سيعطى النعمة ، ولنا الأسوة في سيدنا عثمان المختلف عندما علم النجار أن هناك تجارة آتية له ، جاء كل التجار ليشتروا منه البضاعة ثم يبيعوها ليربحوا ، وقال لهم : جاءني مَنْ يعطيني أكثر من ثمنكم ، وفي النهاية قال لهم : أنا بعتها لله .

إذن : فقد تاجر سيدنا عثمان يُخْتُ مع الله ، فرفع من ثمن بضاعته فالذى يعطى رئاء الناس نقول له : أنت خائب ، لأنك ما ثمنت نعمتك ، بل ألقيتها تافهة الثمن ، ماذا سيفعل لك الناس ؟ هم قد يحسدونك على نعمتك ويتمنون أن يأخذوها منك ، فلماذا ترائيهم ؟

إذن : فهذه صفقة فاشلة خاسرة ، ولذلك قال الحق : ﴿إِنَّ اللَّهُ اشْتَرَىٰ مِنَ اللَّهُ اسْتَرَىٰ مِنَ المُوْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَ الَهُم بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةُ (١١١) ﴾ (التوبة)

وما دام سبحانه هو الذي اشترى فلابد أن الثمن كبير ، لأنه يعطى النعيم الذي ليس فيه أغيار ، ففي الجنة لا تفوت النعمة مؤمناً ، ولا هو يفوتها ، فالذي يرائى الناس خاسر ، ولا يعرف أصول التجارة ، لأنه لم يعرف طعم التجارة مع الله.

ولذلك شبَّه عمله في آية أخرى بقوله : ﴿كَمَثَلِ صَفُّوَانٍ عَلَيْهِ تُرَابٌ فَأَصَابَهُ وَ ابِلٌ فَتَرَكَهُ صَلَّدًا (٢٦٤)﴾ والصفوان هو المروة ، وجمعه مرو ، وهى حجارة بيض براقة ، والمروة ناعمة وليست خشنة ، لكن بها بعض الثنايا يدخل فيها التراب ، ولأن المروة ناعمة جداً ، فقليل من الماء \_ ولو كان رذاذاً \_ يذهب بالتراب.

والذى ينفق ماله رئاء الناس هو من تتضح له قضية الإيمان ، ولكن لم يثبت الإيمان في قلبه بعد ، فلو كنت تعلم أنك تريد أن تبيع سلعة وهناك تاجر يعطيك فيها ثمناً أعلى ، فلماذا تعطيها للأقل ثمناً ؟

إنك إن فعلت فقد خبّت وخسرت ، فأوضح لك الحق : ما دمت تريد رثاء الناس ، إذن : فأنت ليس عندك إيمان بالذي يشتري بأغلى ، فتكون في عالم الاقتصاد تاجراً فاشلاً.

ولذلك قلنا: ليحذر كل واحد حين يعطى أن يخاف من العطاء ، فالعطاء يستقبله الله بحُسن الأجر ، ولكن عليه ألا يعطى بضجيج ودعاية تفضح عطاءه.

ولذلك قال النبي عَرِيْكِ ضمن السبعة الذين يظلهم الله في ظله يوم لا ظل الإطله : « رجل تصدق بصدقة فأخفاها حتى لا تعلم شماله ما تنفق يمينه « (١)

إن العبد الصالح حين يعطى فهو يعلم أن يده هي العليا ، ويده خير من اليد السفلي ، فليستر على الناس المحتاجين سفلية أيديهم ، ولا يجعلها واضحة.

ولكن الحق سبحانه وتعالى لا يربد أن يضيق مجال العطاء ، فقال : ﴿إِنْ 
تَبْدُوا الصَّدَقَاتِ فَنعمًا هِي وَإِن تُخفُوهَا وَتُؤثُوهَا الْفُقْرَاءَ فَهُو خَيْرٌ لَكُمْ وَيُكَفِّرُ
عَنكُم مَن سَيّئَاتِكُمْ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ (٢٧١) ﴾

(البقرة)

هـ الله دينتــا

 <sup>(</sup>۱) متفق عليه . أخرجه البخاري في صحيحه (٦٦٠) ، ومسلم في صحيحه (١٠٣٠) من
 حديث أبي هريرة بخت ،

فإبداء الصدقات لا مانع منه إن كان من يفعل ذلك يريد أن يكون أسوة ، المهم أن يخرج الرباء من القلب لحظة إعطاء الصدقة ، فالحق يوضح : إياك أن تنفق وفيك رئاء ، أما من يُخرج الصدقة وفي قلبه رباء ، فالله لا يحرم المحتاجين من عطاء مُعُط ، لأنه سبحانه يؤكد : خذوا منه وهو الخاسر ، لأنه لن يأخذ ثواباً ، لكن المجتمع ينتفع.

وإياك أن تطلب جزاء الخير الذي تفعله مع المحتاجين من المساكين واليتامى وأبناء السبيل ، ولكن اطلبه من الله ، وإياك أن تحاول أن يعلم الناس عنك أنك منفق على هؤلاء ، لأن الذين تريدهم أن يعلموا لا يقدرون لك على جزاء ، وعلمهم لن يزيدك شيئاً ، وحسبك أن يعلم الله الذي أعطاك ، والذي أعطيت مما استخلفك فيه ابتغاء مرضاته.

فحين ينفق الناس لمرضاة الناس يلقون من بعد ذلك النكران والجحود فيكون من أعطى قد خسر ما أنفق ، واستبقى الشر ممن أنفقه عليهم .

ولو أن الإنسان المسلم قصد بالإنفاق وعمل الخير مرضاة الخالق الأعلى عز وجل لاستبقى ما أنفق من حسنات وثواب ليوم القيامة ، ولسخر الله له قلوب من تصدق عليهم بالمحبة والوفاء بالمعروف ، وهذه عدالة من الله تتجلى فى أنه يفعل مع المرائين ذلك ، لأنهم يعطون وفى بالهم أنهم أعطوا له ، ولو أعطوا لله أنكر الآخذ جميل العطاء ، أنت أعطيته لمرضاته هو ، فكأن الله يقول لك : سأتركك له ليجازيك .

ولهذا كان المتصدِّق في السر من السبعة الذين يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله ، فمنهم « رجل تصدق بصدقة فأخفاها حتى لا تعلم شماله ما تنفق يمينه « وهذا هو الأفضل في صدقة التطوع ، وأما الزكاة الواجبة فإعلانها أفضل ، وكذلك الحال بالنسبة للصلاة ، فالفريضة يكون إعلانها أفضل ، أما النافلة فيكون إسرارها أفضل .

لكن لو عملت وفي بالك الله فستجد أثر العطاء في وفاء مَنْ أخذ ، فإياكم أن تحاولوا ولو من طرف خفي أن يعلم الناس أنكم تفعلون الخير.

ويقول الحق سبحانه في آية أخرى : ﴿الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُوالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ثُمَّ لا يُتْبِعُونَ مَا أَنفَقُوا مَنَّا وَلا أَذَى لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِهِمْ وَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ (٢٦٣)﴾

إياك حين تنفق مالك في سبيل الله وأنت طامع في عطاء الله ، أن تمن على من تعطيه أو تؤذيه ، والمن هو أن يعتد على من أحسن إليه بإحسانه ويريه أنه أوجب عليه حقاً له ، وأنه أصبح صاحب فضل عليه ، وكما يقولون في الريف (تعاير بها).

والشاعر يقول :

وإن امرءاً أسدى إلى صنيعة وذكرنيها مرة للئيسم ولذلك ، فمن الأدب الإيماني في الإنسان أن ينسى أنه أهدى وينسى أنه أنفق ، ولا يُطلع أحدًا من ذويه على إحسانه على الفقير ، أو تصدُّقه عليه ، وخاصة الصغار الذين لا يفهمون حكمة الله في الأشياء ، فعندما يعرف ابنى أننى أعطى لجارى كذا ، ربما دلَّ ابنى ومَنَّ على ابن جارى ، ربما أخذه غروره فعيره هو ، ولا يمكن أن يُقدِّر هذا الأمر إلا مُكلِّف يعرف الحكم بحيثيته من الله .

إن الحق سبحانه يوضح لنا : إياك أن تُتبع النفقة مناً أو أذى ، لأنك إن

أتبعتها بالمن ، ماذا يكون الموقف ؟ يكرهها المعطى الذى تصدقت بها عليه ويتولد عنده حقد ، ويتولد عنده بغض ، ولذلك حينما قالوا : " اتق شر من أحسنت إليه " شرحوا ذلك بأن اتقاء شر ذلك الإنسان بألاً تذكره بالإحسان ، وإياك أن تذكره بالإحسان ، لأن ذلك يُولِّد عنده حقداً.

ولذلك تجد كثيراً من الناس يقولون: كم صنعت بفلان وفلان الجميل. هذا كذا وهذا كذا ، ثم خرجوا على فأنكروه ، وأقول لكل من يقول ذلك: ما دمت تتذكر ما أسديته إليهم فمن العدالة من الله أن ينكروه ، ولو أنك عاملت الله لما أنكروه ، فما دمت لم تعامل الله فإنك تقابل بنكران ما أنفقت.

وانظر إلى الدقة الأدائية في قوله الكريم: ﴿ ثُمَّ لا يُتَبِعُونَ مَا أَنْفَقُوا مَنَّا وَلا أَذَى ﴾ (البقرة) قد يستقيم الكلام لو جاء كالآتي : الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله ، ولا يتبعون ما أنفقوا مناً ولا أذى .

لكن الحق سبحانه قد جاء بـ "ثم" هنا ، لأن لها موقعاً ، إن المنفق بالمال قد لا يمن ساعة العطاء ، ولكن قد يتأخر المنفق بالمن ، فكأن الحق سبحانه وتعالى ينبه كل مؤمن : يجب أن يظل الإنفاق غير مصحوب بالمن ، وأن يبتعد المنفق عن المن دائما ، فلا يمتنع عن المن فقط وقت العطاء ، ولكن لا بد أن يستمر عدم المن حتى بعد العطاء وإن طال الزمن.

إن "ثم" تأتى في هذا المعنى لوجود مسافة زمنية تراخى فيها الإنسان عن فعل المن ، فالحق يمنع المن منعاً متصلاً متراخياً ، لا ساعة العطاء فحسب ، ولكن بعد العطاء أيضاً.

ويُطمئن الحق سبحانه مَنْ ينفقون أموالهم دون من ولا أذى في سبيل الله بأن لهم أجراً عند ربهم. وكلمة "الأجر" هي طمأنة إلى أن الأمر قد أُحيل إلى موثوق بأدائه ، وإلى قادر على هذا الأداء. أما الذي يمن أُ أو يؤذي فقد أخذ

أجره بالمن أو الأذى ، وليس له أجر عند الله ، لأن الذى يَمنُّ أو يؤذى لم يتصور رب الضعيف ، وإنما تصور الضعيف.

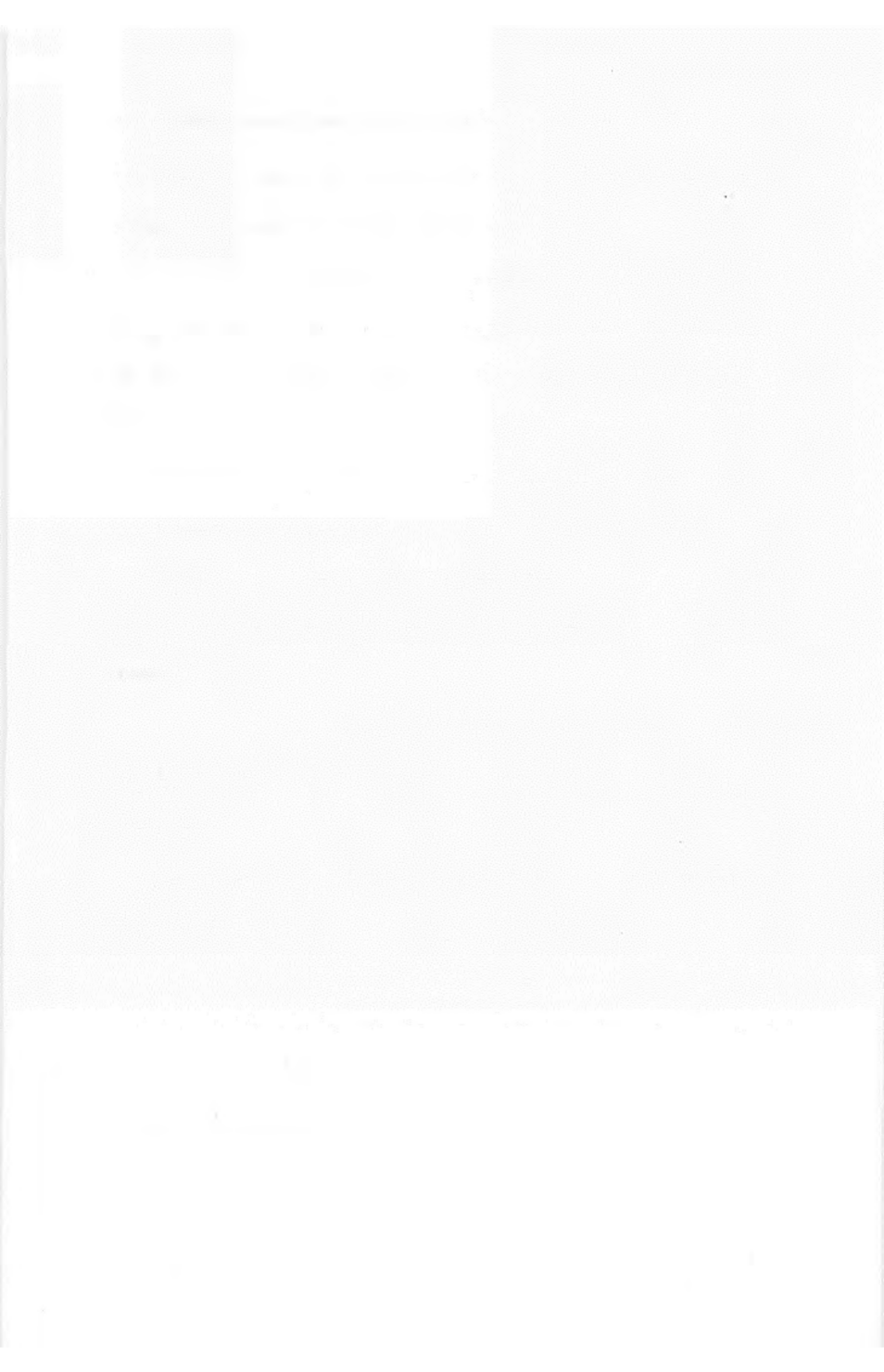
والمنفق في سبيل الله حين يتصور رب الضعيف ، وأن رب الضعيف هو الذي استدعاه إلى الوجود ، وهو الذي أجرى عليه الضعف ، فهو يؤمن أن الله هو الكفيل برزق الضعيف ، وحين ينفق القوى على الضعيف فإنما يؤدى عن الله.

ولذلك نجد في أقوال المقربين: "إننا نضع الصدقة في يد الله قبل أن نضعها في يد الضعيف"، ولننظر ما فعلته سيدتنا فاطمة بنت رسول الله على القد راحت تجلو الدرهم وتُطيّبه، فلما قيل لها: ماذا تصنعين؟ قالت: أجلو درهما وأُطيّبه لأنى نويت أن أتصدق به. فقيل لها: أتتصدقين به مجلواً ومُعطّراً؟

قالت الزهراء بنت رسول الله عَلَيْكُ : لأنى أعلم أنه يقع فى يد الله قبل أن يقع فى يد الفقير. إن الأجر يكون عند من يُغليه ويُعليه ويرتفع بقيمته ، وهو الخالق الوهاب.

والحق سبحانه يقول ﴿قَوْلٌ مَعْرُوفٌ وَمَغْفِرةٌ خَيْرٌ مِن صَدَقَة يَتْبَعُهَا أَذًى وَاللّهُ غَنِي حَلِيمٌ (٢٦٣) ﴿ (البقرة)، فالمن يجعل الآخذ في ذلة وانكسار ، ويريد المعطى أن يكون في عزة العطاء وفي استعلاء المنفق ، فهو يقول : إنك إن فعلت ذلك ستتعدى الصدقة منك إلى الغير فيفيد ، ولكنك أنت الخاسر ، لأنك لن تفيد بذلك شيئاً ، وإن كان قد استفاد السائل.

إذن : فحرصاً على نفسك لا تُتبع الصدقة بالمنِّ والأذى.



### الإنفاق يكون من الحلال الطيب

الله غنىً عن الخبيث الذي تقصدون إليه فَتُخرجون منه صدقاتكم ، فالكف عن الإنفاق أو التقدّم بالرديء الخبيث إنما ينشأ عن دوافع السوء ، وعن تزعزع اليقين قيما عند الله ، وعن الخوف من الإملاق الذي لا يساور نفسا تتصل بالله ، وتعتمد عليه وتدرك أنّ مردّ ما عندها إليه.

يتول الحق سبحانه : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَنفَقُوا مِن طَيَبَاتِ مَا كَسَبَّتُمْ وَمِمَّا أَخُرَجْنَا لَكُم مِنَ الأَرْضِ وَلا تَيَمَّمُوا الْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ وَلَسْتُم بِآخِذِيهِ إِلاَّ أَن أَخْرَجْنَا لَكُم مِنَ الأَرْضِ وَلا تَيَمَّمُوا الْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ وَلَسْتُم بِآخِذِيهِ إِلاَّ أَن تُغْمضُوا فيه وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ غَنيُّ حَميدٌ ( البَرَة ) ﴿ ( البَرَة ) ﴾

الحق سبحانه يعالج هنا مظهرًا من مظاهر الشّع في النفس البشرية، فالإنسان قد يحب أن يعطى ، ولكنه حين تمتد يده إلى العطاء يعز عليه إنفاق الجيد من ماله الحسن ، فيستبقيه لنفسه ، ثم يعزل الأشياء التي تزهد فيها نفسه ليقد مها صدقة ، فينهانا سبحانه عن ذلك .

فيقول : ﴿وَلا تَيَمَّمُوا الْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ وَلَسْتُم بِآخِذِيهِ إِلاَّ أَن تُغْمِضُوا فِيهِ (١٦٧)﴾

أى: إن مثل هذا لو أُعطى لك لَمَا قبلته إلا أن تُغمِض وتتسامح في أخذه ، وكأنك لا تبصر عيبه لتأخذه ، فما لم تقبله لنفسك فلا يصح أن تقبله لسواك.

201

إن هذه الآية تعطى صوراً تحدث في المجتمع البشرى ، وكانت هذه الصور تحدث في مجتمع المدينة بعد أن أسس فيها رسول الله عربي دولة الإسلام ، فبعض من الناس كانوا يحضرون العذق من النخل ويعلقه في المسجد من أجل أن يأكل منه من يريد.

والعذق هو فرع قوى من النخل يضم الكثير من الفروع الصغيرة المعلقة عليها ثمار البلح ، وكان بعضهم يأتى بعذق غير ناضج أو بالحشف وهو أردأ التمر ، فأراد الله أن يجنبهم هذا الموقف ، حتى لا يجعلوا لله ما يكرهون ، فأنزل هذا القول الحكيم :

إن الإنفاق يجب أن يكون من الكسب الحلال الطيب ، فلا تأتى بمال من مصدر غير حلال لتنفق منه على أوجه الخير ، فالله طيب لا يقبل إلا طيباً ، ولا يكون الإنفاق من رذال وردىء المال.

ويحدد الحق سبحانه وتعالى وسيلة الإنفاق من عطائه ، فيقول : ﴿ وَمِمَّا أَخْرَجْنَا لَكُم مِنَ الأَرْضِ (٢٠٠٧) ﴿ (البقرة) ، وهو سبحانه يذكرنا دائماً حين يقول : ﴿ أَنفِقُوا مِن طَيِّبَاتٍ مَا كَسَبْتُمْ (٢٠٠٧) ﴾ (البقرة)

ألاً نظن أن الكسب هو الأصل في الرزق ؟ لا ، إن الكسب هو حركة موهوبة لك من الله ، إنك أيها العبد إنما تتحرك بطاقة موهوبة لك من الله ، وبفكر ممنوح لك من الله ، وفي أرض سخرها لك الله ، إنها الأدوات المتعددة التي خصلًك بها الله ، وليس فيها ما تملكه أنت من ذاتيتك ، ولكن الحق يُقدر حركة الإنسان وسعيه إلى الرزق ، فيقول ﴿ أَنفِقُوا مِن طَيِبَاتِ مَا كَسَبَتُمُ البَيْنَانَ مَا كَسَبَتُمُ (البقرة)

ويحذرنا الحق من أن نختار الخبيث وغير الصالح من نتاج عملنا لنتفق منه بقوله سبحانه : ﴿ وَلا تُيمَّمُوا الْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ (٢٦٧) ﴾ (البقرة)

أى : لا يصح ولا يليق أن نأخذ لأنفسنا طيبات الكسب ونعطى الله ردىء الكسب وخبيثه ، لأن الواحد منا لا يرضى لنفسه أن يأخذ لطعامه أو لعياله هذا الخبيث غير الصالح لننفق منه أو لنأكله.

﴿ وَلَسَتُم بِآخِذِيهِ إِلا أَن تُغْمِضُوا فِيهِ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ غَنِي حَمِيدٌ (٢١٧) ﴾ (البقرة). أى : أنك أيها العبد المؤمن لن ترضى لنفسك أن تأكل من الخبيث إلا إذا أغمضت عينيك ، أو تم تنزيل سعره لك ، كأن يعرض عليك البائع شيئاً متوسط الجودة أو شيئاً رديئاً بسعر يقل عن سعر الجيد.

لقد أراد الحق سبحانه وتعالى أن يوضح لنا بهذه الصور أوجه الإنفاق :

- إن النفقة لا تنقص المال ، وإنما تزيده سبعمائة مرة.
- إن النفقة لا يصح أن يبطلها الإنسان بالمن والأذى.
- إن القول المعروف خير من الصدقة المتبوعة بالمنِّ والأذى.
- إن الإنفاق لا يكون رئاء الناس إنما يكون ابتغاء لمرضاة الله.

والإنفاق من الردى، والخبيث ومن أرذل ما عندنا هو نوع من البخل الله والحق سبحانه يقول: ﴿ وَلا يَحْسَبَنُ الَّذِينَ يَبْخُلُونَ بِمَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِن فَصْلِهِ هُو خَبُرًا لَهُم بَلْ هُو شَرِّ لَهُم سَيُطَو قُونَ مَا بَخِلُوا بِهِ يَوْمَ الْقَيَامَةِ وَلِلَّهِ مِيرَاثُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْض وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ (١٨٠) ﴾

ما معنى البخل ؟ إنه مشقة الإعطاء ، فعندما يقطع حاجة من خاصة ماله ليعطيها لغيره يجد في ذلك مشقة ولا يقبل عليها ، لكن الكريم عنده بسط يد وأريحية ، ويرتاح للمعروف.

إذن : فالبخل معناه مشقة الإعطاء ، وقد يتعدى البخل ويتجاوز الحد بضن الشخص بالشيء الذي لا يضر بذله ولا ينفع منعه ، لأنه لا يريد أن يعطى. وهذا البخل والشح يكون في نفس البخيل ، لأنه أولاً قد بخل على نفسه ، فإذا كان قد بخل على نفسه ، أزيد أن يجود على الناس ؟

والشاعر يصور بخيلاً اسمه "عيسى" ويريد أن يدمه ، لأنه بخيل جداً، ويظهر صورة البخل بأنه ليس على الناس فقط ، بل على نفسه أيضاً ، فيما لا يضره بذله ، ولا ينفعه منعه ، وما دام يقتر على نفسه فسيكون تقتيره على غيره أمراً متوقعاً :

يُقتِّر عِيسَى عَلَى نَفْسِهِ وَلَيْسَ بَبَاقِ وَلاَ خَالَـدِ
فَلَـوْ يَسْتَطِيعُ لِتَقْتِيسِرِهِ تَنفَّسَ مِنْ مَنْخَرِ وَاحِـدُ
إنه بخيل لدرجة أنه يفكر لو استطاع أن يتنفس من فتحة أنف واحدة لفعل، حتى لا يتنفس بفتحتى أنفه.

إذن : فالبخيل هو مَنْ يضيق بالإعطاء ، حتى أنه يضيق بإعطاء شيء لا يضره أن يبذله ، ولا ينفعه أن يمنعه.

ويقول الحق سبحانه عن البخلاء : ﴿ وَلا يَحْسَبَنُ الَّذِينَ يَبْخَلُونَ بِمَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِن فَضَلَّهِ هُو خَيْرًا لَهُم بَلْ هُو شَرِّ لَهُمْ سَيُطَوَقُونَ مَا يَخِلُوا بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلِلَّهِ اللَّهُ مِن فَضَلَّهِ هُو خَيْرًا لَهُم بَلْ هُو شَرِّ لَهُمْ سَيُطَوقُونَ مَا يَخِلُوا بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلِلَّهِ اللَّهُ مِن فَضَلَّهِ مَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ (١٨٠) ﴾ (آل عمران)

فالذين يبخلون بفضل الله يظنون أن البخل خير لمجرد أنه يكدس عندهم الأموال ، وليس ذلك صحيحاً ، فما بخلوا به يصنعه الله طوقاً في رقبة البخيل ، وساعة يرى الناس الطوق في رقبة البخيل يقولون : هذا منع حق الله في ماله.

فالحق يجعل للبخيل ما بخل به طوقاً حول عنقه ، ولو أن البخيل قد بذل

قليلاً لكان الطوق خفيفاً حول رقبته يوم القيامة ، لكن البخيل كلما منع نفسه من العطاء ازداد الطوق ثقلاً.

والرسول على يصور هذه المسألة تصويراً دقيقاً حين يبين لنا أن من يُطلب منه حق الله ولم يؤده يتمثل المال الذي منعه وضَنَّ وبخل به لصاحبه يوم القيامة "شجاعاً أقرع"، وهو ثعبان ضخم يطوق رقبته.

قال رسول الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله مالا فلم يؤد زكاته مُثَلَ له شجاعاً أقرع له زبيبتان يطوقه يوم القيامة يأخذ بلهزمتيه \_ يعنى شدقيه \_ يقول : "أنا مالك ، أنا كنزك» (١) ثم تلا قوله تعالى :

﴿ وَلا يَحْسَبَنَ الَّذِينَ يَبْخُلُونَ بِمَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِن فَصْلِهِ هُوَ خَيْرًا لَهُم بَلْ هُوَ شَرًّ لَهُمْ سَيُطَوَقُونَ مَا بَخُلُوا بِهِ يَوْمَ الْقَيَامَةِ (١٨٠) ﴾

ثم يقول سبحانه : ﴿ وَلِلَّهِ مِيرَاتُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ (ال عمران) ﴾

نعم، فلله ميراث السموات والأرض، ثم يضعها فيمن يشاء، فكل ما في الكون نسبته إلى الله ، ويوزعه الله كيفما شاء ، إن الإيمان يدعونا ألا ننتظر بالصدقة إلى حالة بلوغ الروح الحلقوم.

رُوى عن أبى هريرة ﴿ إِنْ قَالَ : جاء رجل إلى رسول الله عَلَيْ فَقَالَ : يا رسول الله عَلَيْ فَقَالَ : يا رسول الله ، أى الصدقة أعظم ؟ قال : «أن تَصدَّق وأنت صحيح شحيح، تخشى الفقر ، وتأمل الغنى ، ولا تمهل ، حتى إذا بلغت الحلقوم قلت : لفلان كذا وكذا ، وقد كان لفلان (٢)

هـ ادينــا

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في مسنده (۲/ ۲۳۱ ، ۲۵۰) ، ومسلم في صحيحه (۱۰۳۲) كتاب الزكاة من حديث أبي هريرة.

 <sup>(</sup>۲) حدیث متفق علیه. أخرجه البخاری في صحیحه (۲۸۱ ، ۶۹۸۱)؛ ومسلم فی صحیحه (۹۹۳)،
و أحمد في مسنده (۲/ ۲٤۲ ، ۳۱۳ ، ۳۱۳ ) من حدیث أبی هریرة بخته-

لأنه عند وصول الروح إلى الحلقوم لا يكون له مال.

﴿ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ (١٠٠٠) ﴾ (آل عمران)، وهى قضية تجعل القلب يرتجف خوفاً ورعباً ، فقد يدلس الإنسان على البشر ، فتجد من يتهرب من الضرائب ويصنع تزويراً دفترين للضرائب ، واحداً للكسب الصحيح ، وآخر للخسارة الخاطئة ، ويكون هذا المتهرب من الضرائب يملك المال ثم ينكر ذلك، هذا الإنسان عليه أن يعرف أن الله خبير بكل ما يعمل.

ويقول رب العزة سبحانه في الحديث القدسي: "أنفق أنفق عليك". وقال: "يَدُّ الله ملأى ، لا تغيضها نفقة ، سحاء الليل والنهار ". وقال : «أرأيتُم ما أنفق منذ خلق السماء والأرض ، فإنه لم يَغض ما في يده ، وكان عرشه على الماء ، وبيده الميزان ، يَخفض ويَرْفَع " (١)

والله فضله واسع ، وعطاؤه لا حدود له ، ولذلك يقول رب العزة سبحانه: ﴿مَثَلُ اللَّهِ عَلَيْمٌ اللَّهِ عَمَثُلُ اللَّهِ عَمَثُلُ اللَّهِ عَمَثُلُ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبَّعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَةً مَائَةُ حَبَّةً وَاللَّهُ يُضَاعِفُ لِمَن يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ (٢٦٠) ﴾ (البقرة)

فالإنفاق في سبيل الله يردَّه الله مضاعفاً ، ومادام الله يضاعفه فهو يزيد ، لذلك لا تحزن ولا تخف على مالك ، لأنك أعطيته لمقتدر قادر واسع عليم.

إنه الحق الذي يقدر على إعطاء كل واحد حسب ما يريد هو سبحانه ، إنه يعطى على قدر نية العبد وقدر إنفاقه ، إنه كثير العطاء ، وعطاؤه سبحانه غير مقطوع ولا ممنوع ، فالمنفقون أجرهم عند الله أضعاف مضاعفة ، وهو أجر ليس بقدرات البشر ، ولكنه بقدرة الله سبحانه.

<sup>(</sup>۱) حدبث متفق عليه ، أخرجه البخاري في صحيحه (٦٨١ ؛ ، ٧٤١٩) ، ومسلم في صحيحه (٩٩٣) وأحمد في مسنده (٢ / ٢٤٢ ، ٣١٣ ، ٥٠٠) من حديث أبي هريرة التشد.

# يقول الحق سبحانه : ﴿ ذَلِكَ فَضْلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ (المائدة)

فالحق سبحانه عنده من السعة ما يعطى الكل ، وسبحانه واسع عليم ، والحديث القدسى يقول : « يا عبادى ، لو أن أولكم وآخركم ، وإنسكم وجنكم ، قاموا فى صعيد واحد ، فسألونى ، فأعطيت كل إنسان مسألته ، ما نقص ذلك مما عندى إلا كما ينقص المخيط إذا أدْخل البحر .

يا عبادى .. إنما هي أعمالكم أحصيها لكم ، ثم أوفيكم إياها ، فمن وجد خيراً فليحمد الله ، ومن وجد غير ذلك فلا يلومن إلا نفسه » (١)

إذن : فخزائن الله ملأى ، لا تنفد ، وسعة الحق مطلقة ، وهو سبحانه يرزق بغير حساب ، لأنه لا توجد سلطة أعلى منه تقول له : لماذا أعطيت فلاناً أكثر مما يستحق ؟

يرزق بغير حساب ، لأنه لا يحكمه قانون ، وإنما يعطى بطلاقة القدرة ، فخزائنه لا تنفد ، إن قدرته جَلَّ وعلا تتسع لعطائنا جميعاً دون أن ينقص شيء من عنده ، فهو عطاء من لا ينقد ما عنده ، فهو يعطيك ويعطى الآخرين ، ولا ينقص مما عنده شيء.

والمؤمن يعلم أن عطاء الله لواحد لا يمنع أن يعطى الآخر ، ولو أعطى سبحانه كل واحد مسألته ما نقص ذلك مما عنده ، إلا كما ينقص المخيط إذا غُمس في البحر.

منادسا

<sup>(</sup>۱) اخرجه احمد فی مسنده (۱/۷۷، ۱۰۶). والترمذی فی سننه (۲،۹۹)، وابن ماجه فی سننه (۲۵۷) من حدیث أبی هربرة راید.

## النظام الاقتصادى فى الإسلام

الربا عملية تصطدم ابتداء مع قواعد التصور الإيمانى إطلاقا ، ونظام يقوم على تصور آخر ، تصور لا نظر فيه لله سبحانه وتعالى، ومن ثم لا رعاية فيه للمبادئ والغايات والأخلاق التى يريد الله للبشر أن تقوم حياتهم عليها .

الربا يقوم ابتداء على أساس أن لا علاقة بين إرادة الله وحياة البشر ، والقرد حر في وسائل حصوله على المال وفي طرق تنميته ، فلا اعتبار لأن يتأذى الملايين إذا هو أضاف إلى خزانته ورصيده ما يستطيع إضافته ، أما ديننا فغير هذا.

يقول الحق سبحانه في كتابه الكريم : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَذَرُوا مَا بَقيَ مِنَ الرّبَا إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ (٢٧٨) ﴾

الحق سبحانه وتعالى يريد أن يطهر حياة الاقتصاد للناس طهارة تضمن حل ما يطعمون ، وما يشربون ، وما يكتسبون ، حتى تصدر أعمالهم عن خليات إيمانية طاهرة مصفاة ، ذلك أن الشيء الذي يصدر عن خلية إيمانية طاهرة مصفاة لا يمكن أن ينشأ عنه إلا الخير.

ومن العجيب أن نجد القوم الذين صدَّروا لنا النظام الربوى يحاولون الآن

171\_

جاهدين أن يتخلصوا منه ، لا لأنهم ينظرون إلى هذا التخلص على أنه طهارة دينية ، ولكن لأنهم يرون أن كل شرور الحياة ناشئة عن هذا الربا .

وليست هذه الصيحة حديثة العهد بنا ، فقديمًا - أى : من عام ألف وتسعمائة وخمسين - قام رجل الاقتصاد العالمي «شاخت» في ألمانيا ، وقد رأى اختلال النظام فيها وفي العالم ، فوضع تقريره بأن الفساد كله ناشئ من النظام الربوى ، وأن هذا النظام يضمن للغنى أن يزيد غنى .

وما دام هذا النظام قد ضمن للغنى أن يزيد غنى ، فمن أين يزداد غنى ؟
لا شك أنه يزداد غنى من الفقير ، إذن: فستثول المسألة إلى أن المال سيصبح
فى يد أقلية فى الكون تتحكم فى مصائره كلها ، ولاسيما المصائر الخُلُقية ؟
لماذا؟

لأن الذين يحبون أن يستثمروا المال لا ينظرون إلا إلى النفعية المالية ، فهم يديرون المشروعات التي تحقق لهم تلك النفعية ، وهناك رجل اقتصاد آخر هو «كينز» الذي يتزعم فكرة «الاقتصاد الحر» في العالم يقول قولته المشهورة : إن المال لا يؤدي وظيفته في الحياة إلا إذا انخفضت الفائدة إلى درجة الصفر ، ومعنى ذلك أنه لا ربا.

وإذا ما نظرنا إلى عملية عقد الربا في ذاتها وجدناها عقداً باطلاً ؛ لأن كل عقد من العقود إنما يوجد لحماية الطرفين المتعاقدين ، وعقد الربا لا يحمى إلا الطرف الدائن فقط ، وهناك أمر خُلُقى آخر ، وهو أن الإنسان لا يعطى ربًا إلا إذا كان عنده فائض زائد على حاجته.

ولا يأخذ إنسان من المرابي إلا إذا كان محتاجًا ، فانظروا إلى النكسة الخلقية في الكون ، إن المعدم الفقير الذي لا يجد ما يسد جوعه وحاجته يُضطر إلى الاستدانة ، وهذا الفقير المعدم هو الذي يتكفل بأن يعطى الأصل والزائد إلى الغنى غير المحتاج.

إنها نكسة خلقية تُوجِد في المجتمع ضِغْنًا ، وتُوجِد في المجتمع حقدًا ، وتقضى على بقية المعروف وقيمته بين الناس ، وتنعدم المودة في المجتمع ، فإذا ما رأى إنسان فقير إنساناً غنيًا عنده المال ، ويشترط الغني على الفقير المعدم أن يعطيه ما يأخذه وأن يزيد عليه ، فعلى أية حال سنكون مشاعر وأحاسيس الفقير؟

كان يكفى الغنى أن يعطى الفقير ، وأن يسترد الغنى بعد ذلك ما أخذه الفقير ، ولكن الغنى المرابى يطلب من الفقير أن يسدد ما أخذه ويزيد عليه ، وكانوا يتعللون ويقولون : إن النص القرآنى إنما يتكلم عن الربا في الأضعاف المضاعفة ، فإذا ما منعنا القيد في الأضعاف المضاعفة لا يكون حرامًا.

أى: أنهم يريدون تبرير إعطاء الفقير مالاً ، وأن يرده أضعافًا فقط لا أضعافًا مضاعفة ، حتى لا يصير ذلك الاسترداد بالزيادة حراماً . ولهؤلاء نقول: إن الذين يقولون ذلك يحاولون أن يتلصصوا على النص القرآنى ، وكأن الله قد ترك النص ليتلصصوا عليه ويسرقوا منه ما يشاءون دون أن يضع فى النص ما يحول دون هذا التلصص.

والحق سبحانه يقول: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَأْكُلُوا الرِّبَا أَضْعَافًا مُضاعَفَةً وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُم تُفْلِحُونَ (١٠) ﴿ (آل عَمران) ، فهذا القول الحكيم لم يجئ إلا ليبين الواقع الذي كانوا يعيشونه ، ولم يستثن الله ضعفًا أو أضعافًا ؛ لأن الحق جعل التوبة تبدأ من أن يأخذ الإنسان رأس ماله فقط ، فلا يسمح الله لأحد أن يأخذ نصف الضعف ، أو الضعف ، أو الضعفين ، ولا يسمح بالأضعاف ولا بالمضاعفات.

وكانوا يتعللون أن اتفاق الطرفين على أي أمر يعتبر تراضيًا ويعتبر عقدًا ،

قد يكون ذلك صحيحًا إن لم يكن هناك مشرع أعلى من كل الخلق يسيطر على هذا التراضي ، فهل كلما تراضي الطرفان على شيء يصير حلالاً؟

لو كان الأمر كذلك لكان الزنا حلالاً ؛ لأنهما طرفان قد تراضيا ، وكل ذلك لا يتأتى \_ أى رضاء الطرفين \_ إلا في الأمور التي ليس فيها تشريع صادر عن المشرع الأعلى ، وهو الله الحي القيوم .

إن الله قد فرض أمرًا يقضى على التراضى بينى وبينك ، لأنه هو المسيطر ، وهو الذى حكم فى الأمر ، فلا تراضى بيننا فيما يخالف ما شرع الله أو حكم فيه.

وإذا نظرنا نظرة أخرى فإننا نجد أن التراضى الذى يدّعونه مردود عليه ، إنه تراض باطل بالفحص الدقيق والبحث المنطقى ، لماذا ؟ لأننا نقول: إن التراضى إنما ينشأ بين اثنين لا يتعدى أمر ما تراضيا عليه إلى غيرهما ، أما إذا كان الأمر قد تعدى ما تراضيا عليه إلى غيرهما ، فالتراضى باطل.

فهب أن واحدًا لا يملك شيئًا، وواحد آخر يملك ألفًا، والذي يملك ألفًا ، فالمحد ملكه ، وأدار بها عملاً من الأعمال ، وحين يدير صاحب الألف عملاً ، فالمطلوب له أجر عمله ليعيش من هذا الأجر ، أما الذي لا يملك شيئًا إذا ما أراد أن يعمل مثلما عمل صاحب الألف ، فذهب إلى إنسان وأخذ منه ألفًا ليعمل عملاً كعمل صاحب الألف ، فيشترط من يعطيه هذه الألف من الأموال ليعمل عملاً كعمل صاحب الألف ، فيشترط من يعطيه هذه الألف من الأموال أن يزيده مائة حين السداد ، فيكون المطلوب من الذي اقترض هذه الألف أجر عمله كصاحب الألف الأول ، ومطلوب منه أيضًا أن يزيد على أجره تلك المائة المطلوبة لمن أقرضه بالربا .

فمن أين يأتي من اقترض ألفًا بهذه المائة الزائدة ؟ إن سلعته لو كانت

تساوى سلعة الآخر فإنه يخسر ، وإن كانت سلعته أقل من سلعة الآخر فإنها تكسد وتبور.

إذن : فلابد له من الاحتيال النكد ، وهذا الاحتيال هو أن يخلع على سلعته وصفًا شكليًا يساوى به سلعة الآخر ، ويعمد إلى إنقاص الجواهر الفعالة فى صنعة سلعته ، فيسحب منها ما يوازى المائة المطلوب سدادها للمرابى ، فمن الذى سيدفع ذلك ؟ إنه المستهلك.

إذن : فالمستهلك قد أُضير بهذا التراضى ، فهو الذى سيغرم ، لأنه هو الذى يدفع أخيرًا قيمة قرض الرجل المتاجر بالسلعة وقيمة النسبة الربوية التى حددها المرابى . إذن : فالعقد بين المقترض والمرابى - حتى فى عرفهم - عقد باطل رغم أن الاثنين - المقترض والمرابى - قد اعتبرا هذا العقد تراضيًا.

إذن: فالحق سبحانه وتعالى أراد أن يشيع فى الناس الرحمة والمودة ، وأن يشيع فى الناس التعاطف ، إنه الحق سبحانه صاحب كل النعمة أراد أن يشيع فى الناس أن يعرف كل صاحب نعمة فى الدنيا أنه يجب عليه أن تكون نعمته متعدية إلى غيره ، فإن رآها المحروم علم أنه مستفيد منها ، فإذا كان مستفيدًا منها فإنه لن ينظر إليها بحقد ، ولا أن ينظر إليها بحسد ، ولا يتمنى أن تزول لأن أمرها عائد إليه.

ولكن إذا كان السائد هو أن يريد صاحب النعمة في الدنيا أن يستحوذ على كل عائد نعمته ، ولا يراعي حق الله في مهمة النعمة ، ولا تتعدى هذه النعمة إلى غيره ، فالمحروم عندما يرى ذلك يتمنى أن تزول النعمة عن صاحبها وينظر إليها بحسد ، ويشيع الحقد ومعه الضغينة ، ويجد الفساد فرصة كاملة للشيوع في المجتمع كله.

270

إن الحق سبحانه وتعالى يريد أن يسيطر على الاقتصاد عناصر ثلاثة:

العنصر الأول: الرِّقْد والعطاء الخالص ، فيجد الفقير المعدم غنيًا يعطيه ، لا بقانون الحق المعلوم المفروض في الزكاة ، ولكن بقانون الحق غير المعلوم في الصدقة ، هذا هو الرغد.

العنصرالثاني: يكون بحق الفرض، وهو الزكاة.

العنصرالثالث: هو بحق القرض، وهو المداينة.

إذن : فأمور ثلاثة هي التي تسيطر على الاقتصاد الإسلامي ، إما تطوع بصدقة ، وإما أداء لفروض من زكاة ، وإما مداينة بالقرض الحسن ، وذلك هو ما يمكن أن ينشأ عليه النظام الاقتصادي في الإسلام ، ولننظر إلى قول الحق سبحانه وتعالى حين عرض هذه المسألة وبشع هيئة الذين يأكلون الربا بأنهم لا يقومون إلا كما يقوم الذي يتخبطه ويصرعه الشيطان من المس ، فيقول سبحانه : ﴿ الّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبَا لا يَقُومُونَ إِلا كَمَا يَقُومُ الذِي يَتَخبطه (البقرة) من المس من المس

فكأن الشيطان قد مس التكوين الإنساني مسا أفسد استقامة ملكاته ، فالتكوين الإنساني له استقامة ملكات مع بعضها البعض ، فكل حركة لها استقامة ، فإذا ما مسه الشيطان فسد تآزر الملكات ، فملكاته النفسية تكون غير مستقيمة وغير منسجمة مع بعضها البعض ، فتكون حركته غير رتيبة وغير منطقية.

وقد أوضح الحق سبحانه وتعالى تخبطهم هذا ، فقال تعالى : ﴿ ذَلِكَ اللَّهُمْ قَالُوا إِنَّمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّبَا ... (٢٧٥) ﴾ (البقرة) ، فهل الكلام في البيع ،

أو الكلام في الربط ؟ إن الكلام في الربا ، وكان المنطق يقتضي أن يقول : «الربا كالبيع» ، فما الذي جعلهم يعكسون الأمر؟

إن النص القرآني هنا يوحى بالتخبط حتى في القضية التي يريدون أن يحتجوا بها ، كأنهم قالوا: ما دمت تريد أن تحرم الربا ، فالبيع مثل الربا ، وعليك تحريم البيع أيضًا.

وكان القياس أن يقولوا: "إنما الربا مثل البيع"، لكن الحق سبحانه أراد أن يوضح لنا تخبطهم فجاء على لسانهم: إنما البيع مثل الربا، فإن كنتم قد حرَّمتم الربا فحرِّموا البيع، وإن كنتم قد حللتم البيع فَأحلُوا الربا، إنهم يريدون قياسًا إما بالطرد، وإما بالعكس.

فقال الله تعالى القول الفصل الحاسم: ﴿ وَأَحَلُ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرُّمَ الرِّبَا فَمَن جَاءَهُ مَوْعِظَةٌ مِّن رَّبِهِ فَانتَهَىٰ . . . (٢٧٥) ﴾

وعن ابن مسعود فين قال: "لعن رسول الله عَيْنِينَ آكل الربا وموكله".

والحق سبحانه وتعالى يمحق الزائد، فهو سبحانه يقول: ﴿ يَمْحَقُ اللَّهُ الرِّبَا وَيُرْبِي الصَّدَقَاتِ وَاللَّهُ لا يُحِبُ كُلَّ كُفّارٍ أَثِيمٍ (٢٧٦) ﴾ (البقرة)

فالربا الذي تظنه زيادة هو محْقٌ ، والذي تظنه نقصًا من مالك بتأديتك للزكاة هو في الحقيقة بركة وزيادة ونماء.

فالمرابى يرابى ليزيد ماله ، ولكن الله يقابله بالنقصان ﴿ يَمْحَقُ اللَّهُ الرِّبّا ...

( البقرة ) ، لماذا؟ قالوا: لأن المعطى غنى واجد ، لديه فائض من المال يعطى منه ، أما الآخذ فمحتاج ، فكيف نطلب من المحتاج أن يزيد في مال الواجد غير المحتاج؟

57V

وكيف تكون نظرة المحتاج إليك حين يعلم أن عندك مالاً يزيد عن حاجتك ، ومع ذلك ترفض أن تقرضه القرض الحسن ، بل تشترط عليه الزيادة ، فتأخذ الزيادة منه وهو محتاج؟

ثم افرض أننى أخذت هذا القرض لأثمره وأغيه فخسر ، أليس كافيًا أن أخسر أنا عملى ، وأن يضيع مجهودى؟ أمن العدل أن أخسر عملى ، ثم أكون ضامنًا للزيادة أيضًا؟ هذه ليست من العدالة ، لأن شرط العقد أن يحمى مصلحة الطرفين ، أما عقد الربا فلا يحمى إلا مصلحة الدائن.

ونحن نرى حتى التشريعات الوضعية في الاقتصاد إذا أعطى البنك مالأ لشخص لعمل مشروع مثلاً ثم خسر وأرادوا تسوية حالته ، أول شيء في إجراءاتهم أن يُسقطوا عنه الفوائد.

وهذا يوافق شرع الله في قوله تعالى : ﴿ وَإِن تُبْتُمْ فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمْوالِكُمْ لا تَظْلِمُونَ وَلا تُطْلِمُونَ وَلا تُحَدُّوا إلا رَوْسَ أَمُوالكم ، أما ما يزيد على هذا فليس لكم حق فيه.

وهكذا وضع الله نهاية لأسلوب التعامل ، حتى يتطهر المال من ذلك الربا ، فإذا قال الحق : ﴿ فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمُوالِكُمْ لا تَظْلِمُونَ وَلا تُظْلَمُونَ (٢٧٦) ﴾ (البقرة)، فمعنى هذا أنه سبحانه يبين لنا بهذا القول أنه لا حَق للمرابين في ضعف ولا ضعفين ، ولا في أضعاف مضاعفة.

وحينئذ لا تظلمون من رابيتم ، فلا تأخذوا منهم زائدًا عن رأس المال.

إن المشرع يريد أن يمنع الظالم السابق فيُنهى ظلمه ، وأن يسعف المظلوم اللاحق فيعطيه حقه. وكثير من النظريات التى تأتى لتقلب نظامًا فى مجتمع ما تعمد إلى الطائفة التى ظلمت ، فلا تكتفى بأن تكفها عن الظلم ، ولكن تُمكِّن للمظلوم أن يظلم من ظلمه ، وذلك هو الإجحاف فى المجتمع ، وهذا ما يجب أن يتنبه إليه الناس جيدًا ، لأن الله الذى أنصفك أيها المظلوم من ظالمك ، فمنع ظلمه لك ، هنا يجب أن تحترم حكمه حينما قال : ﴿ فَلَهُ مَا سَلَفَ . . . ٢٥٠٠) (البقرة) ، وبهذا القول انتهت القضية.

ويستأنف سبحانه الأمر بعدالة جديدة تجمعك وتجمعه على قدم المساواة بدون ظلم منك أيها المظلوم سابقًا بحجة أنه ظلمك ، والمجتمعات حين تسير على هذا النظام ﴿ لا تَظْلِمُونَ وَلا تُظْلَمُونَ (٢٧٦) ﴾ (البقرة)، إنما تسير على نمط معتدل لا على ظلم موجه ، فحين نعيب على قوم أنهم ظلموا ، ثم نأتى بقوم لنجعلهم يظلمون ، لا ، إن الجميع على قدم المساواة من الآن .

وفساد أى نظام فى المجتمع يأتى من توجيه الظلم من فئة جديدة إلى فئة قديمة ، فبذلك يظل الظلم قائماً ، طائفة ظلمت ، وتأتى طائفة كانت مظلومة لتظلم الطائفة الظالمة سابقاً ، نقول لهم : ذلك ظلم مُوجّة ، ونحن نريد أن تنتظم العدالة وتشمل كل أفراد المجتمع بأن يأخذ كل إنسان حقه ، فالذى ظلم سابقاً منعناه عن ظلمه ، والمغلوب سابقاً أنصفناه ، وبذلك يصير الكل على قدم المساواة ، ليسير المجتمع مسيرة عادلة تحكمه قضية إيمانية ، إننا لا نكافئ من عصى الله فينا بأكثر من أن نطبع الله فيه .

وقول الحق سبحانه : ﴿ وَذَرُوا مَا بَقِيَ مِنَ الرِّبَا إِنْ كُنتُم مُوْمِنِينَ ( البَهْرة) أَى : اتركوا ودعوا وتناسوا واطلبوا الخير من الله فيما بقى من الربا إن كنتم مؤمنين حقًا بالله ، كأن الله أراد أن يجعلها تصفية فاصلة ، يولد من بعدها المؤمن طاهرًا نقيًا .

إنه أمر من الحق : دعوا الربا الذي لم تقبضوه ؛ لأن الذي قبضنموه أمره ﴿ فَلَهُ مَا سَلَفَ . . . (٢٧٦) ﴿ البقرة ) والذي لم تقبضوه اتركوه ﴿ وَذَرُوا مَا بَقِي مَن الرّبا إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ (٢٧٨) ﴾ (البقرة )

وقد حرَّم رسول الله ﷺ الربا وقال في حجة الوداع: «ربا الجاهلية موضوع ، وأول ربًا أضع ربانًا ، ربا عباس بن عبد المطلب ، فإنه موضوع كله (١١).

وتلك سمة التشريع السماوى ، فالتشريع البشرى يحمى به صاحبه أقاربه من التقنين ، لكن التشريع السماوى يفرض تطبيقاته أولاً على الأقارب ، فالحاكم المسلم عليه أن يعلن للمحكومين أن القوانين إنما تُطبق عليه أولاً وعلى من يعول.

ونحن نجد أن رسول الله عَيْنِ في معركة بدر أخرج أهل بيته ليحاربوا ؛ الأنه لو لم يُخرِج أحدًا من أهل بيته لقال واحد من الكفار: إنه يحمى أهل بيته ، ولو أن أجر الاستشهاد هو الجنة ، فلماذا يقدم الأباعد ولا يقدم أحبابه للقتال؟

لكن ها هو ذا رسول الله على الإنسان مناعب الحياة وتدخله الجنة ، بأمر الشهادة ، وكيف أنها تقصر على الإنسان مناعب الحياة وتدخله الجنة ، هكذا كانت المحاباة في صدر الإسلام ، إنها محاباة في الباقي ، ولم تكن كمحاباة الحمقي في الفاني.

وحين يعلمنا رسول الله عَلَيْكُمْ ذلك ويضرب على أيدى المرابين ، فهذه هي الحرب التي يجب أن تقوم ، حرب من الله المالك القادر على المحاربة.

£V+

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه (١٢١٨) كتاب الحج - باب حجة النبي ﷺ (١٩).

# وقد قال تعالى : ﴿ وَمَا آتَيْتُم مِن رَبًّا لِيَرْبُو فِي أَمُوالِ النَّاسِ فَلا يَرْبُو عِندَ اللَّهِ وَمَا آتَيْتُم مِن رَبًّا لِيَرْبُو فِي أَمُوالِ النَّاسِ فَلا يَرْبُو عِندَ اللّهِ وَمَا آتَيْتُم مِن زَكَاة تُريدُونَ وَجُهُ اللَّهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُضْعِفُونَ (٣٦) ﴾ (الروم)

وقد شرع الحق سبحانه الصدقة والزكاة طُهُرةً للمال ، فالمال قد يزيد فيه شيء فيه شبهة ، فالزكاة تطهره ، وقد يخيل إليك أنك حين تأخذ من المال فهو ينقص ، عكس الربا الذي يزيد المال ، فالربا مثلاً يحقق زيادة للمائة جنيه فتصبح مائة وعشرة مثلاً ، أما المزكِّى فالمائة جنيه تصير سبعة وتسعين ونصفًا.

والسطحى يرى أن الزكاة أنقصت المال ، وأن الربا يزيده ، ولكن هذا عقاييس البشر ، لا بمقاييس من يملك الأشياء ، فالزكاة التي تعتبرونها نقصاً تنمى ، والربا الذي تعتبرونه يُنمى إنما ينقص ، والحق سبحانه يقول : ﴿ يَمْحُقُ اللّهُ الرّبا ويربي الصّدقات والله لا يُحِبُ كُلُّ كُفَّار أثيم (١٧٦) ﴾ (البقرة)

والصدقة أيضًا تطهير للآخذ ، وقد يقال : كيف يكون هذا وهو لم يذنب ذنبًا يحتاج إلى تطهير ، بل هى معطى له لأنه محتاج؟ نقول : إن الآخذ حين يأخذ من مال غيره وهو عاجز عن العمل فهو يتطهر من الحقد على ذى النعمة ، لأنه وصله بعض من المال الذى عند ذى النعمة ، فلا يحقد عليه ولا يحسده ، فهو إن رأى عنده خيرًا دعا له بالزيادة لأن بعضًا من الخير يعود عليه.

والفلاحون في ريف مصر يهدون بعضهم بعضًا من لبن ماشيتهم ، أو بعضًا من الجير الخارج من لبنها ، وساعة أن تمر إحداها على أهل القرية يدعون الله بحمايتها ، وهكذا تتطهر نفس الفقير من الحقد والحسد.

هذا عن التطهير ، فماذا عن التزكية والنماء ؟ إن الفقير ساعة أن يرى نفسه فقيراً ، ويرى أن المجتمع الإيماني يقوم برعايته ولا يتركه وحيداً ، ويتسابق أهل الخير لنجدته ، فنفسه تنمو بالاطمئنان ، لأنه في مجتمع إيماني.

إذن: فقوله الحق: ﴿ تُطَهِّرُهُمْ وَتُزكِيهِم بِهَا... ( التوبة ) راجع لكل العناصر في الآية : فما دامت هناك في هذه الآية عناصر ، فضرورى أن يعود التطهير والتزكية عليها ، وإنها تطهر وتزكى المأخوذ منه ، صاحب المال ، وكذلك تطهر وتزكى المأخوذ ، وأيضًا تطهر وتزكى المأخوذ له وهو الفقير ؛ لأن التطهير معناه إزالة قذر ، والتزكية نماء.

# الإسلام يحمى المجتمع من الوقوع في أكل الحقوق

الإسلام يصنع القلوب التي يُشرُع لها ، ويصنع المجتمع الذي يُقنّن له ، صنعة إلهية متكاملة متناسقة ، تربية وتشريع ، وتقوى وسلطان ومنهج للإنسان من صنع خالق الإنسان.

لم يفرض ديننا السمح القويم علينا إلا كل ما يرفع عنا الأغلال ، ويحط عنا الأثقال ، ويفيض علينا الرحمة والهدى والبُسر والاستقامة

يقول الحق سبحانه : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَدَايَنتُم بِدَيْنِ إِلَىٰ أَجَلِ مُسمَّىٰ فَاكْتَبُوهُ . . . ٢٨٠٠ ﴾

فالحق سبحانه يأمركم أن تُوثِّقوا الدَّيْن ؛ لأنكم لا تحمون مال الدائن فحسب ، بل تحمون المدين نفسه ؛ لأنه حين يعلم أن الدين موثَّق عليه ومكتوب عليه فلن ينكره ، لكن لو لم يكن مكتوبًا فقد تُحدِّثه نفسه أن ينكره.

فالحق يحمى المقترض من نفسه ؛ لأنه إذا علم أن الدَّيْن مكتوب يحاول جاهداً أن يتحرك في الحياة ليسد هذا الدين ، ويستفيد المجتمع من حركته أيضاً. وعندما يُكتب القرض فهذا أمر دافع للسداد وحاث عليه ، لكن إن لم يُكتب القرض فقد يأتي ظرف من الظروف ويتناسى القرض ، ولو حدث ذلك

EVT

من شخص فلن تمتد له يد من بعد ذلك بالمعاونة في أي أزمة ، فيريد الحق أن يديم الأسباب التي تتداول فيها الحركة.

لذلك يقال في الأمثلة العامية: من يأخذ ويعطى يصير المال ماله ، ويكون مال الدنيا كلها معه ، لذلك يقول الحق سبحانه: ﴿ وَلا تَسَأَمُوا أَن تَكْتُبُوهُ ﴾ (البقرة) ، وفي ذلك حماية للنفس من الأغيار ، فالحق سبحانه حين يأمر بتوثيق الدّين وإن كان في ظاهر الأمر حماية للدائن ، لكنه في باطن الأمر يحمى سبحانه المدين ؛ لأن هناك فرقًا بين ساعة التحميل للحكم ، وساعة أداء الحكم.

مثال ذلك : حين يأتيك إنسان قائلاً : أنا عندى ألف جنيه وخائف أن يضيع منى ، فخذه أمانة عندك إلى أن أحتاج إليه ، وبذلك يكون هذا الإنسان قد استودعك أمانة ولا يوجد إيصال أو شهود ، والأمر مردود إلى أمانة المودع عنده ، إن شاء أنكر ، وإن شاء أقر ، ونجد من يقول لهذا الإنسان : هات ما عندك ، يقول ذلك وفي ذمته ونيته أن صاحب الألف جنيه حين يأتي ليطلبه يعطيه له ، إنه يعد ذلك ساعة التحمل ، لكنه لا يضمن نفسه ساعة الأداء ، فقد تأتى له ظروف صعبة ساعة الأداء فيتعلل بالحجج ليبعد صاحب المال عنه.

إذن: هناك فرق بين حالة واستعداد حامل الأمانة ساعة التحمل ، وساعة الأداء لهذه الأمانة ، والمؤمن الحق هو من يتذكر ساعة التحمل والأداء معًا ، إن بعض الناس يرفض تحمل الأمانة ليزيل عن نفسه عبء الأداء.

وقول الحق سبحانه: ﴿ إِذَا تَدَايَنتُم بِدَيْنِ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى فَاكْتُبُوهُ ... ٢٨٢٠﴾ (البقرة) هو رفع لحرج الأحباء من الأحباء ، وهو تشريع سماوى ، فلا تأخذ أحدًا الأريحية ، فيقول لصاحبه : "نحن أصحاب" ، فقد يموت واحد منكما فإن لم يكتب الدّين حرجاً ، فماذا يفعل الأبناء أو الأرامل أو الورثة؟

إذن : فإلزام الحق بكتابة الدين هو تنفيذ لأمر من الله يحقق رفع الحرج بين الأحباء ، ويظن كثير من الناس أن الله يريد بالكتابة حماية الدائن ، لا ، إن المقصود بذلك والمهم هو حماية المدين ، لأن المدين إن علم أن الدين موثق عليه حرص أن يعمل ليؤدى دينه ، أما إذا كان الدين غير موثق فمن الجائز أن يكسل عن العمل وعن سداد الدين.

وبذلك يحصل هو وأسرته على حاجته مرة واحدة ، ثم يضن المجتمع الغنى على المجتمع الفنى على المجتمع الفقير فلا يقرضه ، ويأخذون عجز ذلك الإنسان عن السداد ذريعة لذلك ، ويقع هذا الإنسان الذي لم يُؤدّ دينه في دائرة تحمل الوزر المضاعف ؛ لأنه ضيّق باب القرض الحسن.

إن الله يريد أن يسير دولاب الحياة الاقتصادية عند من لا يملك ، لأن من يملك يستطيع أن يُسيِّر حياته ، أما من لا يملك فهو المحتاج ؛ ولذلك فهناك مثل في الريف المصرى يقول: من يأخذ ويعطى يصير المال ماله ، إنه يقترض ويسدد ؛ لذلك يثق فيه الناس ، ويرونه أمينًا ، ويرونه مُجداً ، ويرونه مخلصًا ، ويعرفون عنه أنه إذا أخذ وقى ، فكل المال يصبح ماله.

إذن : فالله سبحانه بكتابة الدين يريد حماية حركة الحياة عند غير الواجد ؛ لأن الواجد في غير حاجة إلى القرض ؛ لذلك جاء الأمر من الحق سبحانه : 
﴿إِذَا تَدَايَتُم بِدَيْنِ إِلَىٰ أَجَل مُسمَّى فَاكْتَبُوهُ ... (٢٨٣) ﴿
ومن الذي يكتب الدِّين؟

انظر الدقة : لا أنت أيها الدائن الذي يكتب ، ولا أنت أيها المدين ، ولكن لا بُد أن يأتى كاتب غير الاثنين ، فلا مصلحة لهذا الثالث من عملية الدَّين.

﴿ وَلَيْكُتُب بَيْنَكُمْ كَاتِبٌ بِالْعَدْلِ وَلا يَأْبَ كَاتِبٌ أَن يَكْتُبَ كَمَا عَلْمَهُ اللَّهُ ..

(البقرة) ﴿⟨◘٨◘⟩

فقادينا المسا

وفى ذلك إيضاح بأن الإنسان الذى يعرف الكتابة إن طُلب منه أن يكتب دينًا ألا يمتنع عن ذلك ، لماذا ؟ لأن الآية - آية الدين - قد نزلت ، وكانت الكتابة عند العرب قليلة ، كان هناك عدد قليل فقط هم الذين يعرفون الكتابة ، فكان هناك عدد الكتابة .

ولكن إن لم يُطلب أحد من الذين يعرفون الكتابة أن يكتب الدَّين فماذا يفعل؟ إن الحق يأمره بأن يتطوع ، وفي ذلك يأتي الأمر الواضح ﴿ فَلْيَكْتُبْ ﴾ (البقرة) ؛ لأن الإنسان إذا ما كان هناك أمر يقتضى منه أن يعمل ، والظرف لا يحتمل تجربة ، فالمشرع يلزمه أن يندب نفسه للعمل.

وما دامت الكتابة للتوثيق في الدَّين ، فمن الضعيف؟ إنه المدين ، والكتابة حجة عليه للدائن ؛ لذلك يحدد الله الذي يملل : الذي عليه الدين ، أي : يملى الصيغة التي تكون حجة عليه ﴿ وَلْيُمْلِلِ اللَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُ مَن ٢٨٠٠﴾ (البقرة).

ولماذا لا يملى الدائن؟ لأن المدين عادة في مركز الضعيف ، فلعل الدائن عندما تأتى لحظة كتابة ميعاد السداد فقد يقلل هذا الميعاد ، وقد يخجل المدين أن يتكلم ويصمت ، لأنه في مركز الضعيف . ويختار الله الذي في مركز الضعف ليملى صيغة الدين ، يملى على راحته ، ويضمن ألا يُؤخذ بسيف الحاجة في أي موضع من المواضع.

لكن ، ماذا نفعل عندما يكون الـذى عليه الدَّيْـن سفيهـاً أو ضعيفـًا ، أو لا يستطيع أن يُملَّ هو ؟

إن الحق سبحانه يضع القواعد: ﴿ فَإِن كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ سَفِيهَا أَوْ ضَعِيفًا أَوْ لا يَسْتَطِيعُ أَن يُمِلُ هُوَ فَلْيُمْلِلْ وَلِيَّهُ بِالْعَدْلِ .. (٢٨٠٠) ﴿ (البقرة) ، والسفيه هو البالغ مبلغ الرجال إلا أنه لا يمتلك أهلية النصرف ، والضعيف هو الذي

هــــــــــا ----

لا يملك القدرة التي تُبلغه أن يكون ناضجًا النضج العقلى للتعامل ، كأن يكون طفلاً صغيرًا ، أو شيخًا بلغ من الكبر حتى صار لا يعلم من بعد علمه شيئًا ، أو لا يستطيع أن يُمل. أي: أخرس . فيقوم بالإملاء الولى أو القيم أو الوصى".

ويأتي التوثيق الزائد بقوله تعالى: ﴿ وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِن رَجَالِكُمْ فَإِن لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلٌ وَامْرَأَتَانِ مِمَّن تَرْضَوْنَ مِنَ الشُّهَدَاءِ أَن تَضِلَّ إِحْدَاهُمَا فَتُذَكِّرَ إِحْدَاهُمَا الأُخْرَىٰ . . ٢٨٠٠﴾

ولننظر إلى الدقة في التوثيق عندما يقول الحق: ﴿ وَاسْتَشْهِدُوا ﴾ فستشهد ونكتب ؛ لأنه سبحانه يريد بهذا التوثيق أن يُؤمِّن الحياة الاقتصادية عند غير الواجد ؛ لأن الحاجة عندما تكون غير مؤمَّنة عند غير الواجد ، فالدولاب يمشى وتسير حركة الحياة الاقتصادية ؛ لأن الواجد هو القليل ، وغير الواجد هو الكثير ، فكل فكر جاد ومفيد يحتاج إلى مائة إنسان ينفذون التخطيط .

إن الجيب الواحد الذي يصرف يحتاج إلى مائة لينفذوا ، ولهذا تكون الجمهرة من الذين لا يجدون ، وذلك حتى يسير نظام الحياة ؛ لأن الله لا يريد أن يكون نظام الحياة تفضيُّلاً من الحلق على الحلق ، إنما يريد الله نظام الحياة نظاماً ضرورياً ، فالعامل الذي لا يعول أسرة قد لا يخرج إلى العمل ، لذلك فالحق سبحانه يربط خروج العامل بحاجته.

إنه يحتاج إلى الطعام ورعاية نفسه وأسرته فيخرج اضطراراً إلى العمل ، وبتكرار الأمر يعشق عمله ، وحين يعشق العمل فهو يحب العمل فى ذاته ، وبذلك ينتقل من الحاجة إلى العمل إلى حب العمل فى ذاته ، وإذا ما أحب العمل فى ذاته فعجلة الحياة تسير.

والحق سبحانه حين يحدد الشهود يقول: ﴿وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِن رِجَالِكُمْ وَالْحَقْ سبحانه الله شاهدين الله قال ﴿ شهيدين ﴾ .. ٢٨٢٠ (البقرة) ، فلم يقل الحق سبحانه الشاهدين الله قال ﴿ شهيدين الله مطلق شاهد قد يكون زوراً ؛ لذلك جاء الحق بصيغة المبالغة الشهيد الله كأنه شاهد عرفه الناس بعدالة الشهادة حتى صار شهيداً.

إنه إنسان تكررت منه الشهادة العادلة ، واستأمنه الناس على ذلك ، وهذا دليل على أنه شهيد.

وإن لم يكن هناك شهيدان من الرجال ، فالحق يحدد لنا ﴿ فَرَجُلُ وَامْرَأَتَانِ مِمَّن تَرْضَوْنَ مِنَ الشُّهَدَاءِ . . (٢٨٣)﴾

إن الحق سبحانه وتعالى قد طلب منا على قدر طاقتنا ، أى: من نرضى نحن عنهم ، وعلَّل الحقُّ مجىء المرأتين في مقابل رجل بما يلى ﴿ أَن تَضِلَّ إِحْدَاهُمَا فَتُدَكِّرَ إِحْدَاهُمَا الْأُخْرَىٰ . . (٢٨٢) ﴾ (البقرة) ؛ لأن الشهادة هى احتكاك بمجتمع لتشهد فيه وتعرف ما يحدث ، والمرأة بعيدة عن كل ذلك غالبًا.

إن الأصل في المرأة ألا علاقة لها بمثل هذه الأعمال ، وليس لها شأن بهذه العمليات ، فإذا ما اضطرت الأمور إلى شهادة المرأة فلتكن الشهادة لرجل وامرأتين ؛ لأن الأصل في فكر المرأة أنه غير مشغول بالمجتمع الاقتصادى الذي يحيط بها ، فقد تضل أو تنسى إحداهما ، فتُذكّر إحداهما الأخرى ، وتندارس كلتاهما هذا الموقف ، لأنه ليس من واجب المرأة الاحتكاك بجمهرة الناس ، وبخاصة ما يتصل بالأعمال.

وبعد ذلك يقول الحق : ﴿ وَلا يَأْبِ الشُّهَدَاءُ إِذَا مَا دُعُوا . . (٢٨٣) ﴾ (البقرة) ، فكما قال الحق عن الكاتب ألا يمتنع عن توثيق الدَّيْن ، كذلك الشهادة على

هذا الدَّين ، وكيف تكون الشهادة ، هل هي في الأداء أو التحمُّل ؟ إن هنا مرحلتين : مرحلة تحمُّل ، ومرحلة أداء.

وعندما نطلب من واحد قائلين: تعال اشهد على هذا الدَّين، فليس له أن يمتنع، وهذا هو التحمُّل وبعدما وثَقنا الدَّين، وسنطلب هذا الشاهد أمام القاضى، والوقوف أمام القاضى هو الأداء، وهكذا لا يأبى الشهداء إذا ما دُعُوا تحملاً أو أداء.

لكن الحق سبحانه وتعالى يعلم أن كل نفس بشرية لها مجال حركتها فى الوجود ، ويجب ألا تطغى حركة حدث على حدث ، فالشاهد حين يُستدعى بضم الياء ـ ليتحمل أولا ، أو ليؤدى ثانيا ، ألا تتعطل مصالحه ؟ إن مصالحه ستعطل لأنه عادل ولأنه شهيد ؛ لذلك يضع الله لذلك الأمر حَداً ، فيقول ؛ ﴿ وَلا يُضَارُ كَاتِبٌ وَلا شَهِيدٌ . . (٢٨٠) ﴾

إذن : فالشهادة هنا تتطلب أن نحترم الشاهد ، فإن كان عند الشاهد عمل أو امتحان أو صفقة أو غير ذلك ، فلنا أن نقول للشاهد : إما أن تتعين في التحمل حيث لا يوجد من يُوثق به ويطمئن إليه ، أما في الأداء فأنت مضطر.

إن الشاهد يمكنه أن يذهب إلى أمره الضرورى الذى يجب أن يفعله ، فلا يطغى حدث على حدث ؛ لذلك علينا أن نبحث عن شاهد له قدرة السيطرة على عمله بدرجة ما ، وإن لم نجد غيره ، فماذا يكون الموقف؟

إذن : فعلينا أن نبحث له عن جُعل يعوض عليه ما فاته ، فلا نلزمه أن يعطل عمله ، وإلا كانت عدالته وبالأعليه ؛ لأن كل إنسان يُطلب للشهادة تتعطل أعماله ومصالحه ، والله لا يحمى الدائن والمدين ليضر الكاتب أو الشهيد.

والكاتب والشهيد شخصان لهما في الحياة حركة ، ولكل منهما عمل يقوم به ليؤدى مطلوبات الحياة ، فإذا عُلِم أنه كاتب أو أنه يشهد بأنه عادل ، عند ذلك يتم استدعاؤه في كل وقت من أصحاب المصلحة في المداينة ، وربما تعطلت مصالح الكاتب أو الشهيد.

ويريد الله أن يضمن لذلك الكاتب أو الشهيد ما يُبقِي على مصلحته ؛ ولذلك أخذت القوانين الوضعية من القرآن الكريم هذا المبدأ ، فهى إن استدعت شاهداً من مكان ليشهد في قضية فإنها تقوم له بالنفقة ذهاباً وبالنفقة إياباً ، وإن اقتضى الأمر أن يبيت فله حق المبيت وذلك حتى لا يُضار ، وهو يؤدى الشهادة ، وحتى لا يتعطل الشاهد عن عمله ، أو أن يصرف من جيبه.

ولذلك يقول الحق سبحانه ونعالى : ﴿ وَإِن تَفْعَلُوا فَإِنَّهُ فُسُوقٌ بِكُمْ .. ( ( البقرة ) أى: إن تفعلوا الضرر من هذا أو من ذاك ، فإنه فسوق بكم ، إنه سبحانه يحذر أن يقع الضرر من الكاتب أو الشهيد ، أو أن يقع الضرر على الكاتب أو الشهيد ، أو أن يقع الضرر على الكاتب أو الشهيد ، فقعل الضرر فسوق ، أى : خروج عن الطاعة.

﴿ وَاتَّقُوا اللّٰهَ وَيُعَلِّمُكُمُ اللّٰهُ (٢٨٣) ﴾ (البقرة) ، وهذا مبدأ إيماني يجب أن نأخذه في كل تكليف من الله ، فإن التكاليف إن جاءت من بشر لبشر ، فأنت لا تنفذ التكليف من البشر إلا إن أقنعك بحكمته وعلَّته ، لأن التكليف يأتي من مساو ، ولا توجد عقلية أكبر من عقلية ، وقد تقول لمن يكلفك : ولماذا أكون تبعًا لك وأنت لا تكون تبعًا لي؟ إنك إذا أردت أن تكلفني بأمر من الأمور وأنت مساو لي في الإنسانية والبشرية وعدم العصمة ، فلابد أن تقنعني بحكمة التكليف.

أما إن كان التكليف من أعلى وهو الحق سبحانه وتعالى ، وهو الذى آمنا بقدرته وعلمه وحكمته وتنزُّهه عن الغرض العائد عليه ، فالمؤمن فى هذه الحالة بأخذ الأمر قبل أن يبحث فى الحكمة ؛ لأن الحكمة فى هذا الأمر أنه صادر من الله ، وحين ينفذ المؤمن التكليف الصادر من الله فسيعلم سر هذه الحكمة فيما بعد ، فأسرار الحِكَم عند الله تأتى للمؤمن بعد أن يُقبل على تنفيذ التكاليف الإيمانية .

إن الله سبحانه يعد المؤمنين أنهم عندما يتقونه قإنه يجعل لهم دلائل تبين لهم الحق من الباطل ، ويستر عنهم السيئات ، ويغفر لهم ، لماذا ؟ لأن الله الذى يُعلّمنا هو الحق سبحانه العليم بكل شيء ، وعلم الله ذاتي ، أما علم الإنسان فقد يكون أثرا من ضغط الأحداث عليه فيفكر الإنسان في تقنين شيء يخرجه مما يكون فيه من شر ، ولكن علم العليم الأعلى سابق على ذلك لأنه علم ذاتى.

وقد علمنا أن الله سبحانه وتعالى قد أعطى الدين هذه العناية ليضمن للحياة حركتها الطاهرة ، حركتها السليمة ؛ لأن المعدم لا وسيلة له في حركة الحياة إلا أمور ثلاثة :

الأمر الأول: الرقد: أي عطاء تطوعي يستعين به على حركة الحياة.

الأمر الثاني: الفرض الذي فرضه الله في الزكاة.

الأمر الثالث: القرض الذي شرعه.

فعندما لا يجد المؤمن المعدم الرف أو الفرض ، فماذا يكون بعد ذلك ؟ إنه القرض . إذن : فالقرض هو المفزع الثالث للحركة الاقتبصادية عند المعدمين ، وعرفنا أن القرض عند الله يفوق ويعلو الصدقة في الثواب ، لأن الصدقة حين

تنصدق بها تكون قد خرجت من نفسك من أول الأمر ، فلا مشغولية لذهنك بعد ذلك ، ولكن القرض نفستُك تكون متعلقة به ؛ لأنك لا تزال مالكًا له ، وكلما صبرت عليه أخذت ثوابًا من الله على كل صبرة تصبرها على المدين.

يقول تعالى : ﴿ وَإِن كَانَ ذُو عُسْرَة فَنَظِرَةٌ إِلَىٰ مَيْسَرَة وَأَن تَصَدَّقُوا خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ (١٨٠٠ ﴾

أى : إن وُجِد إنسان ليس عنده قدرة على السداد ، فنظرة من الدائن إلى ميسرة ، أى : إلى أن يتيسر ، ويكون رأس المال في هذه الحالة «قرضًا حسنًا» ، وكلما صبر عليه لحظة أعطاه الله عليها ثوابًا.

ولنا أن نعرف أن ثواب القرض الحسن أكثر من ثواب الصدقة ؛ لأن الصدقة حين تعطيها فقد قطعت أمل نفسك منها ، ولا تشغل بها ، وتأخذ ثوابًا على ذلك دفعة واحدة ، لكن القرض حين تعطيه قبقلبك يكون متعلقًا به ، قكلما يكون التعلق به شديدًا ، ويهب عليك حب المال وتصبر فأنت تأخذ ثوابًا.

لذلك يجب أن تلاحظ أن القرض حين يكون قرضًا حسنًا والمقترض معذور بحق ، لأن هناك فرقًا بين معذور بحق ، ومعذور بباطل ، المعذور بحق هو الذى يحاول جاهدًا أن يسدد دينه ، ولكن الظروف تقف أمامه وتحول دون ذلك ، أما المعذور بباطل في جد عنده ما يسد دينه ، ولكنه يماطل في السداد ويبقى المال ينتفع به وهو بهذا ظالم.

والرسول عَرَاكُ عَلَيْ يأتى للمعسر ويعامله معاملة الأريحية الإيمانية ، فيقول : «من أنظر معسرًا أو وضع عنه أظله الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله (١).

<sup>(</sup>١) أحمد في مسنده (٢ / ٣٥٩) من حديث أبي هريرة بالله.

ومعنى «أنظر» أى : أمهله وأخّر أخّد الدّين منه فلا يلاحقه ، فلا يحبسه فى دينه ، قلا يطارده ، وإن تسامى فى اليقين الإيمانى يقول له : «اذهب ، الله يعوض على وعليك» ، وتنتهى المسألة.

لذلك يقول الحق سبحانه : ﴿ وَإِن كَانَ ذُو عُسْرَة فَنَظِرَةٌ إِلَىٰ مَيْسَرَة وَأَن تَصَدُّقُوا خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ (١٨٠) ﴾

والثمرة هي حُسن الجزاء من الله ، فإما أن تُنظِر أو تُؤخِّر ، وإما أن تتصدق ببعض الدَّيْن أو بكل الدَّيْن ، وأنت حر في أن تفعل ما تشاء ، فانظروا دقة الحق عند تصفية هذه القضية الاقتصادية التي كانت الشغل الشاغل للبيئة الجاهلية.

TAS

٤٨٤ مناديت ا

# الحذر من طاعة أهل الكتاب

إن طاعة أهل الكتاب والتلقي عنهم ، واقتباس مناهجهم وأوضاعهم تحمل ابتداء معني الهزيمة الداخلية والتخلي عن دور القيادة الذي من أجله أنشئت الأمة المسلمة.

ولا يحرص أهل الكتاب على شيء حرصهم على إضلال هذه الأمة عن عقيدتها ، فهذه العقيدة هي صخرة النجاة ، وخط الدفاع ، ومصدر القوة الدافعة للأمة المسلمة.

يقول الحق سبحانه : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَتُوا إِن تُطِيعُوا فَرِيقًا مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْحَتَابَ يَرُدُّوكُم بَعْدَ إِيمَانِكُمْ كَافِرِينَ ( ( ) ) ﴾ ( آل عمران )

إن الحق سبحانه ينبه الفئة المؤمنة إلى أن الذين يكفرون بآيات الله لن يهدأ بالهم ما دمتم أنتم - أيها المؤمنون - على الجادة وما دمتم مستقيمين ، ولن يهدأ للكافرين بآيات الله بال إلا أن يشككوا المؤمنين في دينهم ، وأن يبغوها عوجًا ، وأن يُكفِّروهم من بعد إسلامهم.

وهذه قضية يجب أن ينتبه لها الذين آمنوا ، لأن الذين يبغون الأمر عوجًا قد ضلوا وأضلوا ، وهم يشهدون على هذا ، ويعلمون أن الله غير غافل عما يعملون ، قماذا يكون موقف الطائفة المؤمنة ؟ إن الحق سبحانه يوضحه بقوله : ﴿ يَا أَيُهَا الّذِينَ آمَنُوا إِن تُطِيعُوا فَرِيقًا مِنَ الذينَ أُوتُوا الْكِتَابِ يَرُدُوكُم بَعْدَ إِيمَانِكُمْ

كَافِرِينَ ١٠٠٠)

إن أهل الكتاب يحاولون أن يصدوا المؤمنين عن سبيل الله ، وليس المقصود بالصد أن هناك من بمنع المؤمنين من الإيمان ، لا بل هى محاولة من أهل الكتاب لإقناع المؤمنين بالرجوع والارتداد عن الإيمان الذى اعتنقوه ، فالمؤمنون هم الطائفة التى تلتزم بالتكليف من الله .

لذلك يحدرهم الحق سبحانه بقوله : ﴿ إِنْ تُطِيعُوا فَرِيقًا مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

الحق يحدد قسمًا من الذين أوتوا الكتاب ، وذلك تأريخ بنزاهة وصدق ، وحق ودون تحامل ، كأن الحق سبحانه يبلغنا أن هناك فريقًا من أهل الكتاب سيسلكون الطريق السوى ويجيئون إلى المسلمين أرسالاً وجماعات وأفرادًا مع الإسلام ، فالحق لا يتكلم عن كل الذين أوتوا الكتاب.

لذلك يقول الحق: ﴿ إِنْ تُطِيعُوا فَرِيقًا مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ ... ( ( آل عمران) إن الحق يؤرخ وهو يحمى الحقيقة.

والحق سبحانه يقول في آية أخرى : ﴿ وَلَن تُرْضَىٰ عَنكَ الْيَهُودُ وَلا النَّصَارَىٰ حَتَّىٰ تَتَّبِعَ مِلْتَهُمْ ... (٢٠٠٠)

فقد كان اليهود يدخلون على رسول الله على مدخل لؤم وكيد ، فيقولون هادنا ، أى: قبل لنا ما فى كتابنا حتى ننظر إذا كنا نتبعك أم لا، يريد الله \_ تبارك وتعالى \_ أن يقطع على اليهود سبيل الكيد والمكر برسول الله على بأنه لا اليهود ولا النصارى سيتبعون ملتك ، وإنما هم يريدون أن تتبع أنت ملتهم . أنت تريد أن يكونوا معك وهم يطمعون أن تكون معهم ، فقال الله سبحانه في أنت تريد أن يكونوا معك وهم يطمعون أن تكون معهم ، فقال الله سبحانه في أن ترشى عنك اليهود ولا النصارى حتى تتبع ملتهم . . . (١٦٥)

نلاحظ هنا تكرار النفي ، وذلك حتى نفهم أن رضا اليهود غير رضا

النصارى ، ولو قبال الحق تبارك وتعبالى : ولن ترضى عنك اليهبود والنصارى بدون لا .. لكان معنى ذلك أنهم مجتمعون على رضا واحد أو متفقون ، ولكنهم مختلفون بدليل أن الله تعالى قال : ﴿وَقَالَتِ الْيَهُودُ لَيْسَتِ النَّصَارَىٰ عَلَىٰ شَيْء وَقَالَتِ النَّهُودُ لَيْسَتِ النَّصَارَىٰ عَلَىٰ شَيْء وقَالَتِ النَّصَارَىٰ لَيْسَتِ النَّصَارَىٰ عَلَىٰ شَيْء وقَالَتِ النَّصَارَىٰ لَيْسَتِ النَّصَارَىٰ عَلَىٰ شَيْء وقَالَتِ النَّصَارَىٰ لَيْسَتِ الْيَهُودُ عَلَىٰ شَيْء ... (١٠٠٥)

إذن : قلا يصح أن يقال قلن ترضى عنك اليهود والنصارى ، والله سبحانه وتعالى يريد أن يقول لن ترضى عنك اليهود ، ولن ترضى عنك النصارى ، وإنك لو صادقت رضا اليهود فلن ترضى عنك النصارى ، وإن صادفت رضا النهاود .

ولكن ، ما الذي يعصمنا من أن ثنبع ملة اليهود أو ملة النصارى ، الحق جل جلاله يقول : ﴿ قُلْ إِنَّ النَّهُدَىٰ هُدَى اللَّهِ . . (٣٠٠) ﴾

قاليهود حرَّفوا في مِلَّتهم ، والنصاري حرفوا فيها ، ورسول الله عَلَيْهُ معه هدى الله ، والهدى هو ما يوصلك إلى الغاية من أقبصر طريق ، أو هو الطريق المستقيم باعتباره أقصر الطرق إلى الغاية ، وهدى الله طريق واحد ، أما هدى البشر فكل واحد له هدى ينبع من هواه .

ومن هنا فإنها طرق متشعبة ومتعددة توصلك إلى الضلال ، ولكن الهدى الذي يوصل للحق هو هدى واحد ، هدى الله عز وجل.

وقوله تعالى : ﴿ وَلَئِنِ اتَّبَعْتَ أَهْوَاءَهُم . . . (٢٠٠ ﴾ (البقرة) إشارة من الله سبحانه وتعالى إلى أن ملة اليهود وملة النصارى أهواء بشرية ، والأهواء جمع هوى ، والهوى هو ما تريده النفس باطلاً بعيدًا عن الحق ؛ لذلك يقول الله جل جلاله : ﴿ . . وَلَئِنِ اتَّبَعْتَ أَهْوَاءَهُم بَعْدَ الذي جَاءَكَ مِنَ الْعِلْم مَا لَكَ مِنَ اللّهِ مِن وَلِي وَلا تَصير (١٠٠ ﴾ (البقرة)

قالله تبارك وتعالى يقول لرسوله : لو اتبعت الطريق المعوج الملىء مداديسا

بالشهوات بغير حق ، سواء كان طريق اليهود أو طريق النصارى بعد ما جاءك من الله من الهدى، فليس لك من الله من ولى يتولى أمرك ويحفظك ، ولا نصير ينصرك.

وهذا الخطاب لرسول الله عَيْنِ يجب أن نقف صعه وقفة لنت أمل كيف يخاطب الله رسوله عَيْنِ الذي اصطفاه ، فالله حين يوجه هذا الخطاب لمحمد عَيْنِ ، فالمراد به أمة رسول الله عَيْنِ أتباع رسول الله الذين سيأتون من بعده ، وهم الذين بمكن أن تميل قلوبهم إلى اليهود والنصارى ، أما الرسول عَيْنِ فقد عصمه الله من أن يتبعهم.

والله سبحانه وتعالى يريدنا أن نعلم يقينًا أن ما لم يقبله من رسول الله عليه الصلاة والسلام لا يمكن أن يقبله من أحد من أمته مهما علا شأنه ، وذلك حتى لا يأتى بعد رسول الله من يدعى العلم ، ويقول : نتبع ملة اليهود أو النصارى لنجذبهم إلينا ، نقول له: لا ما لم يقبله الله من حبيبه ورسوله لا يقبله من أحد.

إن ضرّب المثل هنا برسول الله على مقصود به أن اتباع ملة اليهود أو النصارى مرفوض تمامًا تحت أى ظرف من الظروف ، لقد ضرب الله سبحانه المثل برسوله حتى يقطع على المغرضين أى طريق للعبث بهذا الدين بحجة التقارب مع اليهود والنصارى.

ويسأل الحق سبحانه الذين آمنوا سؤالاً ، فيقول :

﴿ وَكَيْفَ تَكْفُرُونَ وَأَنتُمْ تُتَلَىٰ عَلَيْكُمْ آيَاتُ اللّهِ وَفِيكُمْ رَسُولُهُ وَمَن يَعْتَصِم بِاللّهِ فَقَدْ هُدِيَ إِلَىٰ صِرَاط مُسْتَقِيم (١١٠) ﴾

إنه استعظام وتعجيب من أن يأتي الكفر مرة أخرى من المؤمنين ، وهم في نعيم المعرفة بالله ، فآيات الله تتلى عليهم ، ورسول الله حق ومعهم وفيهم. وقى القرآن آية أخرى يقول فيها الحق سبحانه : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تُطيعُوا الَّذِينَ كَفَرُوا يَرُدُّوكُمْ عَلَىٰ أَعُقَابِكُمْ فَتَنقَلِبُوا خَاسِرِينَ (13) ﴾ (آل عمران)

فما دُمْتم مؤمنين وهم كفار ، فكيف يتأتى منكم أن تطيعوا الكافرين ؟
إنكم وهم من أول مرحلة مختلفون ، أنتم مؤمنون وهم كفار ، والكافر والمنافق
سيستغل فرصة الضعف في النفس الإيمانية المسلمة ويحاول أن يتسلل إليها ،
مثلما قلنا : إن جماعة من المنافقين قالوا : قُتِل محمد ، ولم يعد فينا رسول
فلنلجأ إلى دين آبائنا ، والمؤمنون الذين أصابتهم لحظة ضعف قالوا : نذهب
إلى ابن أبي للنافق الأول في المدينة - ونطلب منه أن يتوسط لنا عند أبي
سفيان ليأخذ لنا الأمان.

ولذلك يقول الحق : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِن تُطِيعُوا الَّذِينَ كَفَرُوا يَرُدُوكُمْ عَلَىٰ أَعْقَابِكُمْ فَتَنقَلِبُوا خَاسِرِينَ (13) ﴾ (آل عمران) ، فإن كان الموقف يحتاج إلى ناصر ، فلا تطلبوا النصير من الكافرين ، ولكن اطلبوا ممن آمنتم به.

لذلك قال تعالى: ﴿ بَلِ اللَّهُ مَوْ لاكُمْ وَهُو خَيْرُ النَّاصِرِينَ ( الله عمران ) ، فالنصر الحقيقى هو النصر الذي يأتبى من الله ، فاطمئن على أنك خالص ومخلص لله ، وإلا ما جاءك نصره ، فساعة يأتيك نصر الله قاطمئن على نفسك الإيمانية ، وأنك مع الله .

ويبرز لنا الحق سبحانه نتيجة إطاعة هؤلاء، فيقول تعالى :

﴿ وَإِن تُطِعْ أَكْثَرَ مَن فِي الأَرْضِ يُضِلُوكَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ إِن يَتَبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَّ وَإِنْ هُمْ إِلاَّ يَخْرُصُونَ (١٦٦)﴾

فإذا اتبعت الناس فسوف يضلونك ؛ لأنهم لا يملكون دليلاً علمياً ، ولا حقًا يقينيًا ، بل يتبعون الظن إن كان الأمر راجحًا ، ويخرصون ويُخمَّنون حتى ولو كان الأمر مرجوحًا.

#### 1"

## تقوى الله حق تقاته

كلما اقترب الإنسان بتقواه من الله ، تيقظ شوقه إلى مقام أرفع مما بلغ ، وإلى مرتبة وراء ما ارتقى ، وتطلع إلى المقام الذي يستيقظ فيه قلبه فلا ينام.

الله عز وجل يريد من الإنسان التقوي التي تبلغ أن توفي بحق الله الجليل ، التقوي الدائمة اليقظة التي لا تغفل ولا تفتر لحظة من لحظات العمر حتي يبلغ الكتاب أجله.

يَشُولُ الحق سبحانه : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلا تَمُوتُنَّ إِلاَّ وَأَنتُم مُسْلَمُونَ (١٠٠٠) ﴾ ( آل عمران)

عندما يسمع الإنسان قول الحق سبحانه : ﴿ اللَّهُ حَقَّ تُقَاتِهِ . . ٢٠٠٠ ﴾ (آل عمران) ماذا تعنى حق تقاته؟ إن كلمة حق كما نعرف تعنى الشيء الثابت الذي لا يزول ولا يتزحزح ، أي : لا ينتهى ولا يتذبذب ، هذا هو الحق.

إذن : ما حق التقى ؟ هـ أن يـكـ ون إيمانـك أيـها المؤمن إيمانـاً راسخاً لا يغادرك ولا تتذبذب مـعه ، واتقاء الله حق تقاته هو اتباع منهـجه ، فيطاع الله باتباع المنهج فلا يعصى ، ويُذكر قلا ينسى ، ويُشكر ولا يُكفر.

وطريق الطاعة يوجد في اتباع المنهج بـ "افعل" و "لا تضعل" ، ويُذكر ولا يُسمى ، لأن العبد قد يطيع الله ، وينفذ منهج الله ، ولكن النعم التي خلقها الله قد تشعل العبد عن الله ، والمنهج يدعوك أن تتذكر في كل نعمة مَنْ أنعم بها ،

وإياك أن تُنسيك النعمة المنعم.

ويشكر العبد الله ، ولا يكفر بالنعم التي وهبها له الله ، وما دمت أيها العبد تستقبل كل نعمة وتردها إلى الله وتقول : « ما شاء الله ، لا قوة إلا بالله ولا تكفر بالنعم أى : أنك تؤدى حق النعمة ، وكل نعمة يؤدى العبد حقها تعنى أنها نعمة شكر العبد ربه عليها ، ولم يكفر بها.

وقيل في معنى ﴿حَقَّ تُقَاتِهِ .. ( ٢٠٠٠) ﴿ (آل عمران) أي : أنه لا تأخذك في الله لومة لائم ، أو : أن تقول الحق ولو على نفسك ، هذا سا يقال عنه «حق التقي» ، أي : التَّقي الحق الذي يُعتبر تُقي بحق وصدق.

وقال العلماء: إن هذه الآية عندما نزلت وسمعها الصحابة استضعف الصحابة الشخصف الصحابة نفوسهم أمام مطلوبها، فقال بعضهم: من يقدر على حق التُّقى؟ ويقال: إن الله أنزل بعد ذلك: ﴿ فَاتَّقُوا اللَّهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ .. ① ﴿ التغابن ﴾

فهل معنى هـذا أن الله كلف الناس أولاً ما لا يستطيعون ؟ ثم قال من بعد ذلك : ﴿ فَاتَّقُوا اللَّهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ . . (1) ﴾ (التغابن) ؟ لا ، إن الحق سبحانه لا يكلف إلا بما في الوُسْع .

والناس قد تخطئ الفهم لقوله تعالى : ﴿ فَاتَّقُوا اللَّهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ .. ① ﴾ (التغابن) فيقول العبد : أنا غير مستطيع أن أقوم بذلك التكليف ، ويظن هذا العبد أن التكليف يسقط عنه ، لا إن هذا فَهُم خاطئ .

إن قوله تعالى : ﴿ فَاتَقُوا اللّه مَا اسْتَطَعْتُمْ .. (17) ﴿ (التغابن) أى : أنك تتقى الله بما كان في استطاعتك من الوسع ، فما باستطاعتك أن تقوم به ، عليك أن تقوم به ، عليك أن تقوم به ، فلا يهرب أحد إلى المعنى المناقض ، ويقول : أنا غير مستطيع ؟ لأن الله يعلم حدود استطاعتك.

على نفسك أيها العبد، فالخالق الحق هو الذى يعلم إذا كان الأسر خارجًا عن استطاعتك أو لا ، وساعة يكون الأسر خارجًا عن استطاعتك ، فالله هو الذى يخفف عنك .

لذلك ، فعلى الإنسان ألا يستخدم القول الحق : ﴿لا يُكلّفُ اللّهُ نَفْسًا إلا وَمُعْهَا . . ٢٨٠٠ ﴿ البقرة ) في غير موضعه ؛ لأن الإنسان لا يستطيع أن يقدر الوسع ، ثم يبنى التكليف على الوسع ، بل عليك أن تفهم أيها الإنسان أن الله هو الذي خلق النفس ، وهو الذي أنزل التكليف لوسع النفس ، وما دام الخالق للنفس هو الله قهو العليم بوسع النفس حينما قرر لها المنهج.

إنه سبحانه الذى كلّف ، وهو العليم بأن النفس قد وسعت ، ولذلك فهو لا يكلف نفساً إلا وسعه ، قإن كان سبحانه قد كلف فاعلم أيها العبد أنه سبحانه قد كلف با فى وسعك ، وعندما يحدث للإنسان ما يشق عليه أو يمنعه من أداء ما كلف به تماماً ، فهو سبحانه يضع لنا التخفيف وينزل لنا الرخص ، مثال ذلك : المريض أو الذى على سفر ، له رخصة الإفطار فى رمضان ، والمسافر له أن يقصر الصلاة.

إذن : قالله سبحانه هو الذي علم حدود وسُع النفس التي خلقها ، ولذلك لا تُقدِّر وسعك أولاً ثم تقدر التكليف عليه ، ولكن قدِّر التكليف أولاً ، وقُلُ : ما دام الحق قد كلَّف فذلك في الوُسِّع.

والحق سبحانه يخاطب رسول الله على فيقول: ﴿فَاسْتَقِمْ كُمَا أُمِرْتُ وَمَن قَابَ مُعَكَ . . (١٦) ﴿ (هود) والاستقامة معناها عدم الميل أو الانحراف - ولو قيد شعرة - وهذا أمر بصعب تحقيقه ، لأن الفاصل بين الضدين أو بين المتقابلين هو أدق من الشعرة في بعض الأحيان .

ومثال ذلك : حين ترى الظل والضوء ، فأحيانًا يصعد الظل على الضوء ، وأحيانًا يصعد الظل على الضوء ، وأحيانًا يصعد الضوء على الظل ، وسنجد صعوبة في تحديد الفاصل بين الظل والنور ، مهما دقّت المقاييس ، وهكذا يصبح قصل الشيء عن نقيضه صعبًا ، ولذلك فالاستقامة أمر شاق للغاية.

وساعة أن نزلت هذه الآية قال رسول الله عَلَيْكُم : « شَيَب تنى هود وأخواتها»(١) .

ولولا أن الحق سبحانه قال في كتابه الكريم: ﴿ فَاتَّقُوا اللَّهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ .. عناب المسلمون تمامًا ، وقد أنزل الحق سبحانه هذا القول بعد أن قال: ﴿ اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ .. (١٠٠٠) ﴾ (آل عمران).

وعزُّ ذلك على صحابة رسول الله عَنِّكُم ، فأنزل الحق سبحانه ما يخفف به عن أمة محمد عَنِّكُم .. (17) الله مَا اسْتَطَعْتُم .. (17) التغابن).

إذن : قالأمر بالاستقامة هو أمر بدقة الأداء المطلوب لله أمرًا ونهيًا ، بحيث لا غيل إلى جهة دون جهة ، وهكذا تطلب الاستقامة كامل اليقظة وعدم الغفلة.

وهاتان الآيتان مما يدخل في قوله تعالى : ﴿ مَا نَسْخُ مِنْ آيَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِخُيْرٍ مِنْهَا أَوْ مِثْلِهَا أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (١٠٠٠ ﴾ (البقرة)

<sup>(</sup>۱) عن أبى جحيفة قال: قالوا: يا رسول الله ، نراك وقد شبت ؟ قال: " شيبتنى هود وأخواتها " أخرجه أبو نعيم فى الحلية (٤ / ٣٥٠) وأورده الهيشمى فى مجمع الزوائد (٧ / ٣٧) من حديث عقبة بن عامر ، وعزاء للطبرانى وقال: رجاله رجال الصحيح ، وأخوات سورة هود التي شيبت رسول الله يجالي هى : سورة الواقعة والمرسلات والنبأ والتكوير . انظر الترمذى فى سننه (٣٢٩٧).

فقوله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ .. [ 1. ] ﴾ (آل عمران) وهذه منزلة عالية في التقوى ، لا يقوم بها إلا الخواص من عباد الله ، شقَت هذه الآية على الصحابة ، وقالوا : ومن يستطيع ذلك يا رسول الله ؟ فنزلت : ﴿ فَاتَقُوا اللَّهَ مَا اسْتَطَعْتُمْ .. [ ] ﴾ (التغابن). وجعل الله تعالى التقوى على قدر الاستطاعة.

وهكذا نسخت الآية الأولى مطلوبًا ، ولكنها بـقيت ارتقـاء ، فمن أراد أن يرتقى بتقواه إلى (حَقَّ تُقاتِه) فَـبِها ونعمت ، وأكثر الله من أمثـاله وجزاه خيرًا ، ومَنْ لم يستطع أخذ بالثانية .

ولو نظرنا إلى هاتين الآيتين نظرة أخرى لوجدنا الأولى : ﴿ اللّهُ حَقَّ تُقَاتِهِ .. ۞ ۞ (آل عسمران) ، وإن كانت تدعو إلى كثير من التقوى إلا أن العاملين بها قلة ، في حين أن الشانية : ﴿ فَاتَّقُوا اللّهَ مَا اسْتَطَعْتُم . ۞ ﴾ (التغابن) ، وإن جعلت التقوى على قدر الاستطاعة إلا أن العاملين بها كثير ، ومن هنا كانت الشانية خيراً من الأولى ، كما نقول : قليل دائم خير من كشير منقطع.

أما في قوله تعالى : ﴿ أَوْ مِثْلِهَا . . ٢٠٠٠ ﴾ (البقرة) أي : أن الأولى مثل الثانية ، قما وَجُه التغيير هنا ؟ وما سبب التبديل ؟

نقول: سببه هنا اختبار المكلَّف في مدى طاعته والصياعه، إنْ نُقِل من أمر إلى مثله، حيث لا مشقة في هذا، ولا تيسير في ذلك، هل سيسمتثل ويطيع، أم سيجادل ويناقش ؟

مثل هذه القبضية واضحة في حادث تحويل القبلة ، حيث لا مشقة على الناس في الاتجاه نحو بيت المقدس ، ولا تيسير عليهم في الاتجاه نحو الكعبة ، ولا تيسير عليهم في الاتجاه نحو الكعبة ،

الأمر اختبار للطاعة والانصياع لأمر الله ، فكان من الناس من قال : سمعًا وطاعة . ونفَّدوا أمر الله فورًا دون جدال ، وكان منهم من اعترض وأنكر واتهم رسول الله الله الله على الله .

ومن ذلك أيضاً ما نراه في مناسك الحج مما سنّه لنا رسول الله عَيْنِ حيث نُقبِّل الحجر الأسعد وهو حجر ، ونرمى الجمرات وهي أيضاً حجر ، إذن : هذه أمور لا مجال للعقل فيها ، بل هي لاختبار الطاعة والانقياد للمشرع سبحانه وتعالى .

وتقوى الله تعنى أن تفعل أوامر الله وأن نتجنب نواهيه ، لنحكم حركة اختياراتنا بمنهج ربنا ، فإن حكمنا حركة اختياراتنا بمنهج الله صرنا مع الكون كأننا مسخرون لقضايا المصلحة والخير ، فمعنى التقوى هو أن نتقى معضلات الحياة ومشكلاتها ، بأن نلتزم منهج الله ، وساعة ترى منهج الله وتطبقه تكون قد اتقيت المشكلات.

أما من يُعرِض عن تقوى الله سبحانه ، فإن الحق يقول عن مصيره : ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَلَحْشُرُهُ يَوْمُ الْقَيَامَة أَعْمَىٰ (٢٤) ﴾ (طه)

أى : أن حياته تمتلئ بالمهموم والمشاكل ، لأنه يخالف منهج الله ، فالذى بجعل الحياة مليئة بالمشاكل هو أننا تأخذ بالقوانين التى نسنتها لأنفسنا ونعمل بها ، ولكن إذا أخذنا تقنين الله لنا قمعنى ذلك أننا نتقى المشاكل.

وإذا لم تنشأ المشاكل مع المخالف ات لقال الناس : خالفنا منهج الله وفلحنا ، لذلك كان لابد أن توجد المشاكل لتنبهنا أن منهج الله يجب أن يسيطر.

وحين يتمسك الناس بمنهج الله فلن تأتى لهم المشاكل بإذن الله ، فالذى يتعب العالم هو الحركة المتعاندة ، والحق سبحانه وتعالى أنزل لنا المنهج القويم

ليجعل حركة حياتنا متساندة ، فإن اتبعنا المنهج صرنا نأخذ الأوامر من إله واحد ، وصار كل منا مكلفًا بالتعاون مع غيره.

وهذا لن يحدث إلا إذا استجبنا لما يدعو الله إليه تشريعًا والرسول بلاغًا ، وبهذا تتساند الحياة ، وتصبح حياة لها طعم ، وينطبق عليها قول الحق تبارك وتعالى : ﴿مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِن ذَكَرٍ أَوْ أَنتَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِينَهُ حَيَاةٌ طَيِّبَةٌ وَلَنَجْزِينَهُمْ أَجْرَهُم بأَحْسَن مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (١٠٠) ﴾

أى : يعيشون حياة طيبة لا حقد فيها ، ولا استغلال ولا ضغن ولا حسد ، ولا سيطرة ، ولا جبروت ، فيصبح الناس جميعًا في أمان ، فالحياة الطيبة في الدنيا وعدم الضلال والشقاء متحققان لمن اتبع منهج الله تعالى .

قلا يَقُلُ أحد: إن الدين ثمرته في الآخرة ، بل قولوا: ليست مهمة الدين هي الآخرة فحسب ، بل مهمة الدين هي الدنيا أيضًا ، والآخرة إنما هي ثواب على النجاح في هذه المهمة ، لأن الله إنما يجازى في الآخرة مَن أحسن العمل في الدنيا .

وعلى هذا ، فالعقاب على عدم اتباع المنهج الإلهى لا يتأخر إلى يوم القيامة ، ولكن الحياة في الدنيا تكون مرهقة ، والمعيشة ضنكًا .

إذن: إياكم أن تفهموا أن المنهج الدينى لله غايته الآخرة فقط ، لا بل اتباع المنهج الدينى لله جزاؤه فى الآخرة ، وأما ثمرته ففى الدنيا ، فمن يوفق فى هذه الدنيا وحركته متسائدة مع غيره ، يعطى له الله الجزاء فى الحياة المستريحة فى الدنيا بالإضافة إلى جزاء الآخرة ، وهكذا نقهم أن موضوع الدين هو الدنيا ، أما الآخرة فهى جزاء على هذا الاختبار الدنيوى .

وفي تذييل الآية الكريمة بقوله : ﴿ وَلا تَمُوتُنَّ إِلاَّ وَأَنتُم مُسْلِمُونَ (١٠٠٠ ﴾ (آل

عمران) نجد أنفسنا أمام نهى عن فعل ، وهو : عدم الموت إلا والإنسان مسلم.

كيف ذلك ؟ أيقول لك أحد: لا تُمُت ؟ إن ذلك الأصر ليس لك قيه اختيار؛ لأنه أمر نازل عليك . قإذا قيل لك: لا تمت فإنك تتعجب ، لأن أحداً لا مملك ذلك ، ولكن إذا قيل لك: لا تمت إلا وأنت مسلم ، فأنت تفكر ، وتصل بالتفكير إلى أن الفعل المنهى عنه : لا تمت . ليس في قدرة الإنسان ولكن الحال الذي يقع عليه الفعل وهو : إلا وأنت مسلم ، في قدرة الإنسان.

لذلك تقول لنفسك : إن الموت يأتى بغير عمل منى ، أما كلمة : إلا وأنت مسلم ، قهى باستطاعتى ، لأن الإسلام يكون باختيارى ، صحيح أنك لا تعرف متى يقع عليك الموت ؟ ولذلك تحتاط ، والاحتياط يكون بأن تظل مسلمًا حتى يصادقك الموت فى أى لحظة وأنت مسلم .

فلنحرص على أن نكون مسلمين ، ويظل كل منا متمسكًا بأهداب الإسلام فإن صادف الموت في أى لحظة يكون مسلمًا ، وكأن الحق سبحانه يقول لنا : تمسكوا بإسلامكم ؛ لأنكم لا تدرون متى يقع عليكم الموت . فالإنسان يترقب الموت في أى لحظة .

#### 1 1

## بطانة الشر

يحذرنا الحق تعالى من أن نتخذ من أعدائنا الطبيعيين بطانة ، وأن تجعل منهم أمناء على أسسرارها ومصالحها ، وهم للذين آمنوا عدو ، يجىء هذا التحذير في صورة شاملة خالدة ، ما نزال نري مصداقها في كل وقت ، وفي كل أرض ، صورة رسمها هذا القرآن الحي ، فغفل عنها أهل هذا القرآن ، فأصابهم من غفلتهم وما يزال يصيبهم الشر والأذي والمهانة.

يقول الحق سبحانه : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَّخِذُوا بِطَانَةً مِن دُونِكُمْ لَا يَأْلُونَكُمْ خَبَالاً وَدُوا مَا عَنِتُمْ قَدْ بَدَتِ الْبَغْضَاءُ مِنْ أَفُواهِهِمْ وَمَا تُخْفِي صُدُورُهُمْ أَكْبَرُ قَدْ بَيْنًا لَكُمُ الآيَاتِ إِن كُنتُمْ تَعْقِلُونَ (١١٨) ﴾

( آل عمران)

يامر الحق سبحانه عباده المؤمنين الذين آمنوا به تعالى ، وأصبحوا بموجب هذا الإيمان ملزمين بتكاليف هذا الإيمان ومقتضياته ، فما دمتم قد آمنتم فعليكم الحفاظ على هذا الإيمان بأن تبعدوا عنه نزغ الشيطان وكيد الأعداء ، فنزغ الشيطان وكيد الماحداء ، فنزغ الشيطان وكيده إنما يأتى من البطانة التي تتداخل مع الإنسان .

وبطانة الرجل هم خاصته ، أى : الذين يجلسون معه ويصاحبهم ويعرفون السراره ، وكلمة «بطانة» مأخوذة من بطانة الثوب ، فنحن عندما نمسك أى قطعة من ثياب نرى أن الثوب خشن ، ولذلك فالصانع يضع للشوب الخشن

بطانة ناعمة ويختارها كذلك ؛ لأنها متصلة بالجسم ، والبطانة من الأصدقاء تدخل على الناس بالنعومة وتستميلهم وتستعبدهم .

ولذلك نجد النبى على الله المنصار شعار ، والناس دثار (1) والشعار هو الثوب الذى يلامس شعر الجسد ، والنبى على الله يعلى من قيمة الذين استقبلوا الدعوة الإسلامية بمودة وحب ، وهكذا نعرف أن كلمة «بطانة» مأخوذة \_ كما قلنا \_ من بطانة الثوب ؛ لأنها التي تلتحم بالجسم حتى تحميه ، فنحن نرتدى الصوف ليعطينا الدفء ، ونضع بينه وبين الجسم بطانة لنبعد عن الجسم خشونة الصوف ، ويسمون البطانة بالوليجة ، أى : التي تدخل في حياة الناس ، وكل شر في الوجود من هذه البطانة .

ولننتبه إلى دفة الرسول في التعامل مع البطانة من البشر ، فها هو ذا رسول الله على الله على الله على الأماكن وينهى عن إيطانها ، ويوطن المكان أى يخصص مكانًا لفلان ليجلس فيه ، لقد كان رسول الله على يجلس حيث انتهى به المجلس ، وكذلك كان صحابته ، قلا أحد يجلس دائمًا بجانبه حتى لا يأخذ أحد من مكانته عند الرسول قرصة يتخيل معها الآخرون أنه صاحب حظوة ، فكلهم سواسية .

ونحن نرى في عصرنا أن هناك من يتخف لنفسه مكانًا في المسجد ، وهذا منهى عنه ، فعن ابن عمرو ولي قال: «نهى رسول الله على نقرة الغراب ، وافتراش السبع ، وأن يوطن الرجل المكان في المسجد كما يوطن البعير»(٢).

 <sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه (١٠٦١) ، وأحمد بن حنبل في مسنده (٤/٤) من حديث عبد
 الله بن زيد بن عاصم المازني.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد في مسنده (۳/ ۲۸)، وابن صاحه في سننه (۱٤۲۹)، وأبو داود في سننه
 (۲) أخرجه أحمد في مسنده (۳/ ٤٢٨)، وابن صاحه في سننه (۱٤۲۹)، وأبو داود في سننه
 (۲) من حديث عبد الرحمن بن شبل قال: «نهى رسول الله على عن نقرة الغراب، وافتراش السبع، وأن يوطن الرجل المكان في المسجد كما يوطن البعير».

ويضيف على - كرم الله وجهه - في وصف مجلس رسول الله على الله على كان على إذا ذهب إلى قوم جلس حيث ينتهى به المجلس " وكان يجلس على الأرض، ويأكل على الأرض، ويعتقل الشاة، ويجيب دعوة المملوك "(١).

أهناك أدب أكثر من هذا ؟ إنه الرسول الكريم ، يجلس حيث ينتهى به المجلس ، لقد أراد أن يضرب لنا المثل حتى تتنوع اللقاءات ، فاليوم قد يجلس مؤمن بجانب مؤمن من مكان بعيد ، وغداً يجلس كلاهما بجانب اثنين جاء كل منهما من مكان آخر ، وهكذا تتحقق اندماجية الإيمان بتنوع اللقاءات .

ويقول على \_ كرم الله وجهه \_ : كان رسول الله يعطى كل جلسائه نصيبهم من مجلسه ، حتى لا يحسب جليسه أن أحداً أكرم عليه منه.

إن الرسول على عندما يعطى نظرة لواحد، فهو ينظر كذلك لكل واحد من مجلسه، وإن تكلم كلمة إلى ناحية فهو يعطى كلمة أخرى إلى الناحية المقابلة، وذلك حتى يعرف كل جليس للرسول أن المؤمنين سواسية، وأنه على رسول إلى الناس كافة، وليس رسولاً إلى قوم بعينهم، وحتى يعرف كل واحد من جلسائه أنه يجلس إلى رسوله الذي بعثه الله إليه.

هكذا كان سلوك رسول الله على حتى يعطى القدوة للناس ، وحتى يعرف كل إنسان أن التحام الناس بعضهم ببعض ، قد يسبب لواحد استغلال الالتحام في غير صالح الإيمان.

لذلك يقول الحق سبحانه: تنبهوا يا من آمنتم إلى أنكم في معسكر من غير المؤمنين يقاتلكم ويعاند إيمانكم ، وهؤلاء لا يمكن أن يتركوكم على إيمانكم ،

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبراني من حديث ابن عباس ، قال الهيشمي في مجمع الزوائد (۹/ ۲۰) : « إسناده حسن » ، وفيه : « ويجيب دعوة المملوك على خبر الشعير » .

بل لابد أن يكيدوا لكم ، وهذا الكيد يتجلى في أنهم يدسون لكم أشياء ، وينفذون إليكم.

ونعرف جميعًا أن الإسلام عندما جاء كان كثير ممن آمن له ارتباطات بمن لم يسلم ، فهناك القرابة ، والصداقة ، والإلف القديم والجوار ، والأخوة من الرضاعة ، لذلك يحذر الحق من هذه المسائل ، فلا يقولن مؤمن : هذا قريبى ، أو هذا صديقى ، أو هذا أخى من الرضاعة.

فالإسلام يحقق لكم أخوة إيمانية تفوق كل ذلك ، ولهذا ، فإياكم أن تتخذوا أناساً يتداخلون معكم بالود ؛ لأن الشر يأتى من هذا المجال ، وإياكم أن تعتقدوا أن فجوة الإيمان والكفر بينكم ستذهب أو تضيق ؛ لأن الكفار لن يتورعوا أن يدخلوا عليكم من باب الكيد لكم ولدينكم بكل لون من الألوان ، وهم - الكفار - ولا يقصرون في هذا أبداً .

لذلك يأتى الأمر من الحق سبحانه: احموا هذا الإيمان، فلا تتداخلوا مع غير المؤمنين تداخلاً يفسد عليكم أمور دينكم، لأنهم لن يهدأوا، لماذا؟ لأن حال هذه البطانة معكم سيكون كما يلى: ﴿لا يَأْلُونَكُمْ خَبَالاً (١١٨)﴾ (آل عمران) أى: لا يقصرون أبداً في الكيد لكم.

والخبال هو الفساد للهيئة المدبرة للجسم وهو العقل ، ونحن نسمى اختلال العقل «خبلاً».

إِن الحق سبحانه ينقول : ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَشَخِذُوا بِطَانَةُ مِن دُونِكُمْ لا يَالُونِكُمْ وَمَا تُخْفِي صَدُورُهُمْ أَكْبَرُ يَالُونِكُمْ وَمَا تُخْفِي صَدُورُهُمْ أَكْبَرُ يَالُونَكُمْ خَبَالاً وَدُوا مَا عَنِتُمْ قَدْ بَدَتِ الْبَغْضَاءُ مِنْ أَفُواهِهِمْ وَمَا تُخْفِي صَدُورُهُمْ أَكْبَرُ يَالُونَكُمْ خَبَالاً وَدُوا مَا عَنِتُمْ قَدْ بَدَتُ الْبَغْضَاءُ مِنْ أَفُواهِهِمْ وَمَا تُخْفِي صَدُورُهُمْ أَكْبَرُ يَالُونَكُمْ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَمْران (الله عمران)

قالمنهي عنه ليس أن تتخــ بطانة من المؤمنين ، ولكن المنهى عنه هو أن تتخذ

0.4

بطائة من غير المؤمدين ، لأن المؤمن له إيمان يحرسه ، أما الكافر فليس له ما يحرسه ، والبطانة من غير المؤمدين لا تقصر في لحظة واحدة في أنها تريد للمؤمنين الخبال والفساد ، ولا يقف الأمر عند هذا الحد ، بل إنهم يحبون العنت والمشقة للمؤمنين ﴿وَدُوا مَا عَنتُمْ (١١٨) ﴾ (آل عمران).

والحق سبحانه وتعالى لا يريد لنا العنت ، وفي هذا يقول سبحانه : ﴿وَلُوْ شَاءَ اللَّهُ لِأَعْنَتَكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ (٢٢٠)﴾

أى : أنه سبحانه لو أراد لكلّفكم بأصور كثيرة تحمل المشقة ، لكن الحق سبحانه يسر لكم أيها المؤمنون ، لكن أهل الكفر لا يودون إلا الخبال للمؤمنين ويحبون المشقة لهم .

ومن أين تنشأ المشقة ؟ إنك حين تكون مؤمنًا فأنت تقوم بما فرضه عليك الدين ، وهم يحاولون أن ينفخوا في المؤمن بغير ما يقتضيه هذا الدين ، فتتوزع نفس المؤمن ، وبهذا النفخ تنقسم ملكات المؤمن على نفسها ، وعندما تنقسم الملكات على نفسها قإن القلق والاضطراب يسيطران على الإنسان ، فالقلق والاضطراب يسيطران على الإنسان ، فالقلق والاضطراب ينشآن عندما لا تعيش الملكات النفسية في سلام وانسجام.

ونحن نرى ذلك في المجتمعات التي وصلت إلى أرقى حياة اقتصادية وأمورهم المادية ميسرة كلها ، فالشيخوخة مؤمّنة ، وكذلك التأمينات الصحية والاجتماعية ، ودَخُل الإنسان مرتفع ، لكنهم مع ذلك يعيشون في تعب ، وترتفع بينهم نسبة الانتحار ، وينتشر بينهم الشذوذ.

والسبب وراء كل ذلك هو أن ملكاتهم النفسية غير منسجمة ، وسلام الملكات النفسية لا يتحقق إلا عندما يؤمن الإنسان ، ويطبق تعاليم ما يؤمن به ، فالرجل ـ على سبيل المثال ـ حين ينظر إلى حلاله ، أى : زوجته ، ينظر إليها مدا دينا -

براحة ويشعر باطمئنان ، لأن ملكاته النفسية منسجمة ، أما عندما تتجه عيناه إلى امرأة ليست زوجته ، فإنه يراقب كل من حوله حتى يعرف : هل هناك من يراه أو لا ؟ وهل ضبطه أحد أو لا ؟ وعندما يضبطه أحد فهو يفزع وتتخبط ملكاته.

لذلك يحذر الحق سبحانه المؤمنين: إياكم من البطانة من غير المؤمنين، لأنهم لا يقصرون أبداً، ولا يتركون جهداً من الجهود إلا وهم يحاولون فيه أن يُدخِلوكم في مشقة، والمشقة إنما تنشأ من أن الكافر يحاول أن يجذب المؤمن إلى الانحراف، والاضطراب النفسى وتشتت الملكات مستغلاً القرابة والصداقة، مطالباً أن يرضيه المؤمن بما يخالف الدين، ولا يستطيع المؤمن التوفيق بين ما يطلبه الدين وما يطلبه الكافر.

لذلك تنقسم ملكات المؤمن ويحس بالمشقة ، والكافرون لا يتركون أى فرصة تأتى بالفساد للمؤمنين إلا انتهزوها واغتنموها.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَخِذُوا بِطَانَةٌ مِن دُونِكُمْ لَا يَالُونَكُمْ خَبَالاً وَدُوا مَا عَنِتُمُ قَدْ بَدَتِ الْبَغْضَاءُ مِنْ أَفْوَاهِهِمْ وَمَا تُخْفِي صُدُورُهُمْ أَكْبَرُ قَدْ بَيْنًا لَكُمُ الآيَاتِ إِن كُنتُمْ تَعْقَلُونَ (١١٠٠)﴾

وما دامت البغضاء قد بدت من أفواههم ، فكيف نتخذهم بطانة ؟ إنك حين تصنع لنفسك بطانة من غير المؤمنين ، فإنها تضم بعضاً من المنافقين غير المنسجمين مع أنفسهم ، والمنافق له لسان يُظهِر خلاف ما يبطن ، وعندما يذهب المنافق إلى غير المؤمنين فإن لسان المنافق ينقل بالسخرية كلام المؤمن.

هكذا تظهر البغضاء من أقواه المناقبة بن المذبذبين بين ذلك ، لا إلى هؤلاء ولا إلى هؤلاء ، إنهم لا ينتمون إلى الإيمان ولا ينتمون إلى الكفر ، والذى بصل المؤمنين من بغضاء هؤلاء قليل ، لأن ما تخفى صدورهم أكبر.

وحين تبدو البغضاء من أفواههم ، فإما أن يقولوها أمام منافقين ، وإما أن يقولها بعضهم لبعض ، فيتبادلوا الاستهزاء والسخرية بالمؤمن ، والله أعلم بمن قيل فيه هذا الكلام ، ولذلك فعندما يتحدث الكافرون بكلام فيما بينهم ، فالله يكشفهم ويفضحهم لنا نحن المؤمنين.

إن الله تعالى يكشف بطلاقة علمه كل الخبايا ، وكان على الكافرين والمنافقين أن يعلموا أن هناك إلها يرقب عملية الإيمان في المؤمن حتى ينبهه إلى أدق الأشياء ، لكنهم كأهل كفر ونفاق في غباء.

لقد كان مجرد نزول قول الحق : ﴿ قَدْ بَدَتِ الْبَغْضَاءُ مِنْ أَقُواهِهِمْ وَمَا تُخْفِي صُدُورُهُمْ أَكْبَرُ (١١٠) ﴾ (آل عمران) كان ذلك فرصة أمامهم ليدفعوا عن أنفسهم لو كانت صدورهم خالية من الحقد ، لكنهم عرفوا أن الله قيد علم ما في صدورهم ، إن الغيظ الذي في قلوب هؤلاء الجاحدين الحاقدين قد نضح على السنتهم ، ولكن من الذي نقل إلى رسول الله عرب المحافدة ما في صدور الكافرين مما هو أكثر من ذلك ؟

إنه الله \_ جَلَّتُ قدرته \_ قد فضحهم بما أنزل من قوله تعالى : ﴿وَمَا تُخْفِي صُدُورُهُمْ أَكْبُرُ (١١٨) ﴾ (آل عمران) إذن : لم يعد لمن آمن بالله حجة ، لأن الله أعطاء المناعات القوية لصيانة ذلك الإيمان ، وأوضح الحق للمؤمنين أن أعداءهم لن يدخروا وسعًا أبداً في إفساد انتمائهم لهذا الدين ، فيجب أن ينتبه المؤمنون.

وإذا ما دققنا التأمل في تذليل الآية نجد أن الحق قال : ﴿ قَدْ بَيُّنَا لَكُمُ الآياتِ إِنْ كُنتُمْ تَعْقُلُونَ (١١٨) ﴾ (آل عمران) إذن : قالآيات المنزلة من الله تعالى توضح

منادينا -- هنادينا

ذلك ، وقد قلنا من قبل : إن الآبات إما أن تكون آبات قرآنية ، وإما أن تكون آبات كونية ، فالقرآن له آبات ، والكون له آبات.

والآية هى الشيء العجيب اللاقت الذي يجب أن ننتبه إليه لنأخذ منه دستوراً لحياتنا ، وعلى ذلك ، فالآيات القرآنية تعطى المنهج ، والآيات الكونية تؤيد صدق الآيات المنهجية ، ويجب أن تتفطنوا أيها المؤمنون إلى هذه الآيات.

والذى يدل على أن المؤمنين قد عقلوا وتفطنوا ، أن الآية الأولى بيّنت أنهم قد نُهُ واعن أن يتخذوا بطانة من دونهم - أى : من غير المؤمنين - وها هى ذى الآية التالية تقول :

﴿ هَا أَنتُمْ أُولاءِ تُحِبُونَهُمْ وَلا يُحِبُونَكُمْ وَتَوْمُنُونَ بِالْكِتَابِ كُلِّهِ وَإِذَا لَقُوكُمْ قَالُوا آمَنًا وَإِذَا خَلُواْ عَضُوا عَلَيْكُمُ الأَنَامِلَ مِنَ الْغَيْظِ قُلْ مُوتُوا بِغَيْظِكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ (١١٦) ﴾ الصُّدُورِ (١١٩) ﴾

قما زال الحديث والكلام عن البطانة ، وهو يدل على أن البطانة لم تستطع أن تلوى المؤمنين عن الإيمان ، بل إن المؤمنين الذين ذاقوا حلاوة الإيمان حاولوا أن يغيروا من الكافرين ، ولم يفلح الكافرون أن يغيروا من المؤمنين ، وكذلك لم يفلح الكافرون أن يغيروا من المؤمنين ، وكذلك لم يفلح الكافرون أن يسيطروا على أنفسهم ، ولم يكن أمام هؤلاء الكافرين إلا النفاق ، لذلك قالوا : آمنا.

إن الآية تدلنا على أن المؤمنين قد عقلوا آيات الحق ، ولماذا إذن جاء الحق سبحانه وتعالى بقوله : ﴿تُحِبُّونَهُمْ وَلا يُحِبُّونَكُمْ (١١٦) ﴾

لقد أحب المؤمنون الكافرين حين شرحوا لهم قبضية الحق في منهج الإسلام، وأراد المؤمنون أن يُجنبوا الكافرين متاعب الكفر في الدنيا والآخرة،

٥٠٦ منا دينيا

وهذا هو الحب الحقيقى ، فهل بادلهم الكافرون الحب ؟ لا ، لأن هؤلاء الكافرين أرادوا أخَّذ المؤمنين إلى الكفر ، وهذا دليل عدم المودة.

ولم يستطع الكافرون تحقيق هذا المأرب ، ولذلك قالوا: آمنا . ومعنى قولهم آمنا ، يدلنا على أن موقف المسلمين كان موقفاً صلباً قوياً ، لذلك لم يجد الكافرون بُداً من نفاقهم.

﴿ وَإِذَا لَقُوكُم قَالُوا آمَنًا (١٦٠ ﴾ (آل عمران) قالوا ذلك على الرغم من ظهور البغضاء في أفواههم ، ولم يكن سلوكهم مطابقًا لما يقولون.

وهنا بدأ المسلمون في تحجيم وتقليل مودتهم للكافرين ، ولذلك قال أهل الكفر : لو استمر الأمر هكذا قسوف يتركنا هؤلاء المسلمون وحتى يتجنبوا هذا الموقف ادعوا الإيمان في الظاهر ، وينقلب موقفهم إذا خلوا لأنفسهم.

ويصور الحق هذا الموقف في قوله: ﴿وَإِذَا خَلُواْ عَضُوا عَلَيْكُمُ الْأَنَامِلَ مِنَ الْغَيْظِ (١٠٠) ﴾ (آل عمران) ، فما هو العَضُّ ؟ إن العضَّ لغويًا هو التقاء الفكَّين على شيء ليقضماه ، وما الأنامل ؟ إنها أطراف الأصابع ، والأنامل فيها شيء من الدقة ، وشيء من خفة الحركة المأخوذة من خلية النحل ، ويسمون الأنامل أيضًا البنان.

وعملية عض الأنامل عندما نراها نجدها عملية انفعالية قسرية ، أى : أن الفكر لا يرتبها ، فليس هناك من يرضى أن يظل مرتكبًا لعملية عض أصابعه ، فعض الأصابع يسبب الألم ، لكن الامتلاء بالغيظ يدفع الإنسان إلى عض الأصابع كمسألة قسرية نتيجة اضطراب وخلل في الانفعال.

ومن أين يجىء الغيظ ؟ لقد جاء الغيظ إلى الكافرين الأنهم لم يستطيعوا أن يزحزحوا المؤمنين قيد شعرة عن منهج الله ، بل حدث ما هو العكس ، لقد حاول المؤمنون أن يجذبوا الكافرين إلى نور الإيمان ، وكان الكافرون يريدون أن يصنعوا من أنفسهم بطائة يدخلون منها إلى المؤمنين لينشروا مضاسدهم ، ولذلك وقعوا في الغيظ عندما لم يُمكِّنهم المؤمنون من شيء من مرادهم.

إن الإنسان يقع أحيانًا فريسة للغيظ حين لا يتمكن من إعلان غضبه على خصمه ، ولهذا إذا أراد إنسان من أهل الإيمان أن يواجه حسد واحد من خصومه قعليه أن يزيد في فضله على هذا الإنسان ، وهنا يزداد هذا الخصم غيظًا ومرارة ، أيضًا نجد أن من تعاليم الإسلام أن الإنسان المؤمن لا يقابل السيئة التي يصنعها فيه آخر بسيئة ، وذلك حتى لا يرتكب الذنب نفسه ، ولكن يتبع القول المأثور : « إننا لا نكافى عمن عصى الله فينا بأكثر من أن نطيع الله قيه ».

إنهم بإحسان المسلمين إليهم يزدادون خصومة وغيظًا وحقداً على الإسلام، وكان المسلمون الأوائل يتصرفون بذلك الأسلوب، لقد كانوا جبالاً إيمانية راسخة.

۰۰۸ مذا دینیا

# لَوْ كَانُوا عَنْدِنَا مَا مَاتُوا

الموت أو القتل في سبيل الله بهذا القيد وبهذا الاعتبار - خير من الحياة ، وخير مما يجمعه الناس في الحياة من أعراضها الصغار : من مال وجاه وسلطان ومتاع ، خير بما يعقبه من مغفرة الله ورحمته ، وهي في ميزان الحقيقة خير مما يجمعون وكلهم مرجعون إلي الله محشورون إليه على كل حال ، ماتوا على فراشهم أو ماتوا وهم يضربون في الأرض ، أو قتلوا وهم يجاهدون في الميدان .

يقول الحق سبحانه:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ كَفَرُوا وَقَالُوا لَإِخْوَانِهِمُ إِذَا ضَرَبُوا فِي الأَرْضِ أَوْ كَانُوا غُزَى لُو كَانُوا عِندَنَا مَا مَاتُوا وَمَا قُتِلُوا لِيَجْعَلَ اللَّهُ ذَلِكَ حَسْرَةُ فِي الأَرْضِ أَوْ كَانُوا غُزَى لُو كَانُوا عِندَنَا مَا مَاتُوا وَمَا قُتِلُوا لِيَجْعَلَ اللَّهُ ذَلِكَ حَسْرَةُ فِي الأَرْضِ أَوْ كَانُوا غُرَى لُو عَمْرانَ فَي فَلُوبِهِمْ وَاللَّهُ يُحْيِي وَيُمِيتُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ( 10 ) ﴾ ( آل عمران )

الضرب في الأرض هو السعى واستنباط قضل الله في الأرض وفي سبيله لإعلاء كلمته ، فالذبن كفروا يرتبون الموت والقتل والعمليات التي يفارق الإنسان فيها الحياة على ماذا ؟ على أنه ضرب في الأرض أو خرج ليقاتل في سبيل الله ، وقالوا: لو لم يخرجوا ما حصل لهم هذا.

سنرد عليهم ، ونقول لهم : كأنكم لم تروا أبدًا ميتًا في قراشه ، كأنكم لم

0 - 9

تروا مقتولاً يسقط عليه جدار ، أو يصول عليه جمل ، أو تصييه طلقة طائشة ، هل كل من يموت أو يُقتل يكون ضاربًا في الأرض لشيء ؟ أو خـارجًا للجهاد في سبيل الله ؟

إذن : فهذا حمق في استقراء الواقع ، وجاء الحق بذلك ليعطينا صورة من حكمهم على الأشياء ، إنه حكم غير مبنى على قواعد استقرائية حقيقية ، فإذا عرفنا أنهم كفروا نقول : هذه طبيعتهم ، لأننا نجد أن حكمهم ليس صحيحاً في الأشياء الواضحة ، وما دام حكمهم ليس صحيحاً أو حقيقياً في الجزئيات التي تحدث ، فإذا عرفتم أنهم كفروا فهذا كلام منطقي بالنسبة لهم ، فشأنهم أنهم لا يثبتون في أحكامهم ، فلا عجب ـ إذن ـ أن كانوا كافرين.

﴿ أَوْ كَانُوا غُزُى ١٠٥٠ ﴿ آل عمران ) ، وغُزَّى : جمع غَازٍ ، مثل : صُوَّم وقُوَّم . يعنى جمع : صائم وقائم.

﴿ لُو كَانُوا عِندُنَا مَا مَاتُوا وَمَا قُتِلُوا لِيَجْعَلَ اللّهُ ذَلِكَ حَسْرَةً فِي قُلُوبِهِمْ اللّهُ ذَلِكَ حَسْرَةً فِي قُلُوبِهِمْ اللّهُ ذَلِكَ حَسْرَةً فِي قُلُوبِهِمْ اللّهُ وَلَاكَ عَسْرَان ) إذن : قالتُ سبحانه وتعالى يصور لهم ما يقولونه ليعذبهم به ، كيف ؟ لأنهم عندما يقولون : لو كانوا عندنا لَكُنّا منعناهم أن يخرجوا أو يُقتلوا . إذن : فنحن السبب.

وهكذا نجد أنهم كلما ذكروا قتلاهم أو موتاهم يعرفون أنهم أخطأوا ، وهذه حسرة في قلوبهم ، ولو أنهم ردوها إلى الحق الأعلى لكان في ذلك راحة لهم ، ولما كانوا قد أدخلوا أنفسهم في متاهة ، ويحدث منهم هذا حتى نعرف غباءهم أيضًا ، فهم أغبياء في كل حركاتهم وفي استقراء الأحداث الجزئية ، وأغبياء في استخراج القضية الإيمانية الكلية ، أغبياء في أنهم حشروا أنفسهم وأدخلوها في مسألة ليست من شأنهم ، فأراد ربنا سبحانه وتعالى أن يجعل ذلك حسرة عليهم .

﴿ لُو كَانُوا عِندَنَا مَا مَاتُوا وَمَا قُتِلُوا لِيَجْعَلَ اللّهُ ذَلِكَ حَسْرَةً فِي قُلُوبِهِمْ ( 10 ) ﴾ (آل عمران) إن القضية الإيمانية هي ﴿ وَاللّهُ يُحْيِي وَيُمِيتُ ( 10 ) ﴾ (آل عمران) أي : هو الذي يهب الحياة ، وهو الذي يهب الموت ، فيلا الضرب في الأرض ، ولا الخروج في سبيل الله هو السبب في الموت.

ولذلك يقول خالد بن الوليد فطي : لقد شهدت مائة زحف أو زهاءها وما في جسدى موضع شبر إلا وفيه ضربة سيف أو طعنة رمح ، وهانذا أموت على فراشي كما يموت العير \_ أى : حتف أنفه ، قلا نامت أعين الجبناء .

ويختم الحق سبحانه الآية بقوله: ﴿وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ (١٠٠) ﴾ (آل عمران) ، فكأنهم قد بلغوا من الغباء أنهم لم يستتروا حتى في المعصية ، ولكنهم جعلوها حركة تُرى ، وهذا القول هنا أقوى من «عليم» ، لأن عليم تؤدى إلى ان نفهم أنهم يملكون بعضًا من حياء ويسترون الأشياء ، ولكن علم الله هو الذي يفضحهم ، لا ، هي صارت حركة واضحة بحيث تُبْصر ، فجاء قوله ﴿وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ (١٠٠) ﴾ (آل عمران).

ويقول الحق من بعد ذلك : ﴿وَلَئِن قُتِلْتُمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ أَوْ مُتُمْ لَمَغْفِرَةٌ مِنَ اللّهِ وَرَحْمَةٌ خَيْرٌ مَمًا يَجْمَعُونَ (١٠٠٠)

والذى يحرص على ألا يخوض المعركة مخافة أن يُقتل ، قما الذى يرجح عنده هذا العمل ؟ إنه يبتغى الخير بالحياة ، وما دام يبتغى الخير بالحياة . إذن : فحركته في الحياة في وهمه ستأتيه بخير ، فهو يخشى أن يموت ويترك ذلك الخير ، إنه لم يمتلك بصيرة إيمانية.

ونقول له : الخير في حياتك على قدر حركتك ، قوة وعلمًا وحكمة ، أما

تمتعك حين تلتقى بالله شهيداً فعلى قدر ما عند الله من قضل ورحمة ، وهي عطاءات بلا حدود.

إذن : قانت ضيعت على نفسك الفرق بين قدرتك وحكمتك وعلمك وحركتك وعلمك وحركتك في الكسب ، وبين ما يُنسب إلى الله في كل ذلك.

ولذلك يقول الحق سبحانه : ﴿ وَلَئِن قُتِلْتُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَوْ مُتُمْ لَمَغْفِرَةٌ مِنَ اللَّهِ وَرَحْمَةٌ خَيْرٌ مِمًّا يَجْمَعُونَ (١٥٠٠) ﴾

وبعد ذلك يقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿وَلَئِن مُنتُم أَوْ قُتِلْتُم لِإِلَى اللّهِ تُحْشَرُونَ (١٥٨) ﴾ (آل عمران)

ولنا أن نلحظ أن قول الحق في الآية الأولى جاء بتقديم القتل على الموت ، قال تعالى : ﴿وَلَئِن قُتِلْتُمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ أَوْ مُتُمْ (١٥٧) ﴾ (آل عمران) وجاء في هذه الآية بتقديم الموت على القتل.

قال جل شأنه: ﴿وَلَئِن مُتُم أُو قُتِلْتُم ﴿١٥٥ ﴾ (آل عمران) فقداً القتل على الموت في الآية الأولى لأنها جاءت في المقاتلين، والغالب في شانهم أن من يلقى الله منهم ويفضى إلى ربه يكون بسبب القتل أكثر عما يكون بسبب الموت حتف أنفه.

أما هذه الآية فقد جاءت لبيان أن مصير جميع العباد ومرجعهم يوم القيامة يكون إلى الله تعالى ، وأن أكثرهم تزهق نفسه وتخرج روحه من بدنه بسبب الموت ، فلذا قدَّم الموت هنا على القتل ، إذن : فكل كلمة وجملة جاءت مناسبة لموقعها ، إنه قول الحكيم الخبير.

وهذا مثل قوله تعالى : ﴿ يَقُولُونَ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ مَّا قُتِلْنَا هَا هُنَا قُل لُو

## كُنتُمْ فِي بُيُوتِكُمْ لَبُرْزَ الَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقَتْلُ إِلَىٰ مَضَاجِعِهِمْ ﴿ ١٥٠ ﴾ (آل عمران)

وهذه هى الفضيحة لهم ، فماذا كانوا يريدون أن يكون لهم ؟ كانوا يريدون الله عنه الفضيحة لهم ، فماذا كانوا يريدون أن يكون لهم ؟ كانوا يريدون الله يخرجوا للمعركة فقالوا : لو كان لنا من الأمر شيء واتبعنا منطقنا ، لما جئنا الموقعة هنا وحصل لنا ما حصل ، هذه واحدة ، أو لو كان لنا شيء من الظفر الذي وعد الله به محمداً وأصحابه ما قُتلنا ههنا .

قـعلى الرأيين يصح المعنى ، فكأنهم أرادوا أن يعللوا القـتل أو الموت بأسباب ، ومن الذى قال : إن القتل أو الموت يتعلق بأسباب : إن الموت قضية تطرأ لإعدام الحياة ، وهى مجهولة السبب ، ومجهولة الزمان ، ومجهولة المكان ، ومجهولة العمر.

إذن: فما دامت المسألة مجهولة ، فلماذا ربطتم بين القتل والموقعة ؟ وهل لم تروا إنسانًا قد قُتِل وليس في صوقعة ؟ لو أن القتل لا ينشأ إلا في مواقع قتال وحرب لكان لكم أن تقولوا هذا ، وإنما القتل والموت قضية عامة لها واقع في حياتكم.

هذا الواقع لم يرتبط بأرض ، ولم يرتبط بزمان ، ولم يرتبط بسن ، ولم يرتبط بسبب ، وإنما الموت يأتي لأنك تموت ، انتهت المسألة.

إذن : فهم عندما ربطوا القتل والموت بالموقعة ، فهم قد خرجوا عن القضية الإيمانية ، ولذلك يأتى الرد من الحق سبحانه بأمر واضح للرسول عرب الله المؤلّ : ﴿ قُلُ لُو كُنتُم فِي بُيُوتِكُم لَبَرَزَ الّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقَتْلُ إِلَىٰ مَضَاجِعِهِم ( ٢٠٠٠ ) ﴿ (آل عمران)

فكانك أيها الميت قد تكون أحرص على لقاء الموت من حرص الموت على الما الميت قد تكون أحرص على لقاء الموت من حرص الموت عليه ، بدليل أننا قلنا: إن الإنسان يكون مريضًا ، ويُلِح على أن تجرى له عملية جراحية فيعتذر الطبيب قائلاً: عندى عدد كبير من الجراحات فانتظر

شهراً ، فيأتى له المريض بواسطة لكى يقبل الطبيب إجراء العملية الجراحية ويُلِح عليه ، ويعلى أجر الطبيب وقد يموت المريض . إذن : فهو يلح على الموت أم لا ؟ إنه يلح على الموت.

يقول الحق سبحانه : ﴿قُل لُو كُنتُم فِي بَيُوتِكُم لَبَرزَ الَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقَتْلُ إِلَى مَضَاجِعهم . . (آل عمران)

وهكذا خُرُّوا جميعًا في قاع الهلاك ، ولم تحمهم حصونهم من العذاب الذي قدَّره سبحانه.

والحق سبحانه يقرر حقيـقة لا قرار منها ، فيقول : ﴿ أَيْنَمَا تَكُونُوا يُدْرِكُكُمُ الْمَوْتُ وَلَوْ كُنتُمْ فِي بُرُوجٍ مُشَيِّدَة (٧٨)﴾

قالحق سبحانه هنا يتعرض لقضية الموت مع المكان ، فالعقل البشرى الذى يتوهم أن بإمكانه الاحتياط من الموت - مكانًا - عليه أن يعى جيدًا أنه لا يستطيع ذلك ، فوجود الشخص عند ظرف ما لا يدفع ولا يمنع عنه الموت ، فالعندية سواء في معسكر الكفر أو في معسكر الإيمان لن تمنع حدوث الموت.

فأينما تُوجَدوا يدرككم الموت ، وكلمة "يدرككم" دليل على أن الإنسان عندما تدب فيه الروح ينطلق الموت مع الروح ، إلى أن يدركها في الزمن الذي قد أله ، وكلمة "يدرك" توضح لنا أن الموت يلاحق الروح ، حتى إذا أدركها سلبها.

وكما قال الأثر الصالح عن مالاحقة الموت للحياة : « حتى إذا أدركها جرت ، فلا أحد منكم إلا هو مُدْرك». ولـذلك يقول أهل المعرفة والإشراق : «الموت سهم أرسل إليك ، وإنما عمرك هو بقدر سفره إليك».

وساعة يتكلم سبحانه عن الموت وعن الحياة في الجهاد ، فهو يريد أن يُخرِج الناس من الظلمات إلى النور ، لأن الدين هو نور طارىء على ظُلْمة ، والذين يعيشون في الظلام يكونون قد ألفوا الظلمة والفوضى ، وكل منهم يعربد في الآخرين ، وعندما جاء الدين فر بعضهم من مجيء النور ، لأن النور يحرمهم من لذات الضلال ، ولأن النور يوضح الرؤية.

لذلك يوضح سبحانه وتعالى أنه أتى بالموت ليؤدى شيئين:

الأمرالأول: أن من يؤمن عليه أن يستحضر الموت ، لأن جزاء لا يكون له منف لل إلا أن يموت ويلقى ربه ، ويعلم أن الحاجب بينه ويين جزاء الخالق هو الموت ، فساعة يسمع كلمة الموت فهو يستشرف للقاء الله ، لأنه ذاهب إلى الجزاء.

والأمرالثاني: أن غير المؤمن بخاف الموت ويخشاه ولا يستعد له ويخاف أن يلاقى ربه ، إذن: فكلمة الموت تعطى الرَّغَب والرهَب ، فيصاحب الإيمان ساعة يسمع كلمة الموت يقول لنفسه : إن متاعب الدنيا لن تدوم ، أريد أن ألقى ربى .

ولذلك يجب أن يستحضر المؤمنون بالله تلك القضية ، وحين يستحضرون هذه القضية يهون عليهم كل مصاب في عزيز ، قالإنسان ما دام مؤمناً فهو يعرف أن العزيز الذي راح إما مؤمن وإما غير مؤمن ، فإن كان مؤمناً قليفرح له المؤمن الذي افتقده ، لأن الله عجل به ليسرى خيسره ، فإن حزنت لفقد قسريب مؤمن فانت تحون على نفسك ، وإن كان الذي ذهب إلى ربه غير مؤمن ، فالمؤمن يرتاح من شره.

إذن : الموت راحة ، والذي عمل صالحًا يستشرف إليه ، وهذا رغب ، أما الكافر قهو خائف ، وهذا رهب.

لَوْ كَاثُوا عِنْدِنَا مَا مَاتُوا

ولذلك ، فمن الحمق أن يحزن الإنسان على ميت ، وعليه أن يلتفت إلى قول الحق : ﴿ أَيْنَمَا تَكُونُوا يُدْرِكُكُمُ الْمَوْتُ وَلَوْ كُنتُمْ فِي بُرُوجٍ مُشَيِّدَةً ﴿ [٧] ﴾

(النساء)

### صبر ومصابرة ومُرابطة

17

الصبر هو زاد الطريق في هذه الدعوة ، إنه طريق طويل شاق ، حافل بالعقبات والأشواك ، مفروش بالدماء والأشلاء ، وبالإيذاء والابتلاء .

ولا يجب أن ينفد صبر المؤمنين على طول المجاهدة، بل يظلون أصبر من أعدائهم وأقوي ، بمقابلة الصبر بالصبر ، والإصرار بالإصرار ، وهذه هي المصابرة ، مع مرابطة لمواجهة أعداء الإسلام في كل ثغر ممكن ، ونحن على تقوي لله حتى لا نتساوي مع أعدائنا ، فننهزم لأننا لسنا في معية الله.

يقول الحق سبحانه : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَكُمْ تُقُلِحُونَ (آل عمران)

هذه الآية هي من الآيات التى خُتمت بها سورة آل عمران ، قالت عائشة ولي الله على الله وحمده فبكى ، حتى ابتلت الأرض ، ثم جاء بلال ، فقال : يا رسول الله صلاة الغداة . فرآه يبكى . فقال : يا رسول الله ، أتبكى وقد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر؟

 (آل عمران) إلى قوله تعالى ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا وَاتَّقُوا اللهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ (٢٠٠٠)

ئم قال رسول الله عَرِيْكُم : " قويل لمن قرأها ولم ينتفكر قيها ، وويل لمن لاَكَهَا بِين فكَّيْه ولم يتأملها »(١).

فهذه الآية هى ختام سورة آل عمران ، وسورة آل عمران جاءت بعد سورة البقرة ، والسورتان تشتركان معًا فى قضية عقدية أولى ، هى الإيمان بالله والتصديق بمحمد عرال ، وبما جاء به من عند الله خاتمًا للرسالات ومهيمنًا عليها.

ولذلك تكلم الحق عن قضية الإيمان وقضية الهدى ، وقضية الكتاب ، ثم تعرَّض الحق لرواسب ديانات سابقة تحولت عن منهج الله إلى أهواء البشر ، فجادل في سورة البقرة اليهود ، وجادل في سورة آل عمران النصارى.

وبعد ذلك عرض قضية إيمانية تتعلق بموقف المسلمين المؤمنين بالله وبتصديق رسوله في معترك الحياة ، وعرض معركة من المعارك التلي فيها المؤمنون ابتلاء شديداً ، ثم عرض للقضية الإيمانية حين يشوب المؤمن المتخاذل إلى منهج ربه.

وبعد أن ينتهى من هذه يقول الحق سبحانه : ﴿ يأيها الذين آمنوا ﴾ أى : يا مَنْ آمنتم بما تقدم إيماناً بالله ، وتصديقًا بكتابه ، وتصديقًا برسالته عليه ، وتصديقًا برسالته عليه ، وتحيصًا للحق مع أهل الكتاب جميعًا ، تمحيصًا لا جدليًا نظريًا ، ولكن واقعيًا في معركة من أهم معارك الإسلام ، وهي معركة

۱۸ هـ قا دينتــا

 <sup>(</sup>١) قال الحافظ العراقي في تخريجه لـ اإحياء علوم الدين (٤/ ١١٧) : الخرجه الثعلبي من حديث ابن عباس ، وقيه أبو جناب يحيى بن أبي حبة ، ضعيف .

ة ه أحلا،

قيا مَن آمنتم بالله إيمانًا صادقًا صاقيًا ، استمعوا إلى يا مَن آمنتم بى : (اصبروا) ، وهذا أمر . و (صابروا) أمر ثان . و (رابطوا) أمر ثالث. و (اتقوا الله) أمر رابع.

إنها أربعة أوامر ، والغاية من هذه الأواسر هي ﴿ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ (آل عمران: ٢٠٠). إذن : فمن عشق الفلاح فعليه أن ينفذ هذه الأربعة : اصبر ، صابر ، رابط ، اتق الله . لعلك تفلح.

والحق سبحانه وتعالى حين يعبر عن الفلاَح إنما يعبر بأمر مشهود مُحسً للناس جميعًا ، لم يَقُلُ لك : افعل ذلك لتنجع أو لتفوز ، إنما جاء بكلمة «الفلاح» . و «الفلاح» كما قلنا : مأخوذ من فلح الأرض . وفَلْح الأرض هو شُقُها لتتعرض للهواء ، ولتكون سهلة هينة تحت الجدير البسيط الخارج من البذرة ، فإذا فلحت الأرض بهذه المشقة حرثًا وبذرًا وتعهداً بالرى ماذا يحدث لك من الأرض ؟ إنها تُؤتيك خيراً ماديًا مشهوداً ملحوظاً.

إذن: فقد ضرب الله المثل في المعنويات بالأمر المُحسّ الذي يباشره الناس جميعًا ، وأيّ فلاح هذا الذي يقصده الحق سبحانه وتعالى ؟ إنه فلاح الدنيا وفلاح الآخرة ، فلاح الدنيا بأن تنتصروا على خصومكم ، وأنّ تعيشوا معيشة آمنة مستقرة رغدة ، وفلاح الآخرة أنْ تأخذوا حظكم من الخلود في النعيم المقيم.

وما دام سبحانه يقول : اصبروا ، فلابد أن يكون هذا إيذانًا بأن فيه مشقة ، فالإيمان يؤدي إلى الجنة ، والجنة محفوقة بالمكاره ، لذلك لابد أن تكون فيه

مشقات.

وإذا نظرت إلى تلك المشقات تجدها في ذات النفس منفصلة عن المجتمع تارة ، وتجدها في ذات النفس مع المجتمع تارة أخرى ، أما في ذات النفس فهى مفصولة عن المجتمع ، فإن الصبر يقتضى أن تصبر على تنفيذ أمر الله في فعل الطاعات وعلى تحمل الألم منه في ترك المعاصى ، وإن كان ذلك يمنعك عن لذة شهوة تحبها ، فإنك تصبر عن تلك الشهوة التي تُلح عليك.

قمجاهدة المؤمن أن يصبر عن الشهوات التي نهى الله عنها ، والأشياء التي تصيب الإنسان يصبر عليها ، قالمصيبة قي النفس يصبر عليها ، والأشياء التي يصبر عنها من النواهي هي الشهوات والمتع التي يحرمها الله.

وكأن الحق سبحانه وتعالى يقول: إننى خلقتُك وأعلم منازعة نفسك إلى الشهوة ، لأنك تجبها قاصبر عنها ، والأمور التي في الطاعة إنْ فعلتها ستورثك مشقة في ذاتك ، اصبر عليها . إذن : ففي الأوامر صبر على تنفيذها ، وفي المناهى صبر عن إيقاعها ، هذه كلها في الذات.

وبعد ذلك ، إذا تعداتُ المسألة من الذاتية إلى المحيط الخارجى ، فالحق سبحانه ينقول : ﴿وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالضَّرَاءِ وَحِينَ الْبَأْسِ أُولَئِكَ اللّذِينَ صَدَقُوا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُتَقُونَ (١٧٧) ﴾

هذقُوا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُتَقُونَ (١٧٧) ﴾

يقول: ﴿الصابرين في﴾ ، فعندنا «صابر على» ، و «صابر عن» ، و «صابر في و «صابر في» . و «صابر في» . ﴿وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَاسَاءِ (٧٧٠) ﴾ (البقرة) التي تقع عليهم من المجتمع الخارج عنهم ، وكيف تصيبهم البأساء من المجتمع الخارج عنهم ؟

نعم ، لأن منهج الحق إنما يجيء ليصوِّب الخطأ في حركة المجتمع ، والخطأ

فى حركة المجتمع إنما يستفيد منه أناس وهم يحرصون جاهدين أن يصدُّوا من يريدون تثبيت منهج الله.

إذن : فَهُمُ لا يُقصِرون في إيذائهم ، وفي السخرية منهم ، وفي إتعابهم ، وفي حربهم ، وهذا صبر في البأساء والضراء وحين البأس ، وإذا كان عدوك الذي جئت لتدحض منهجه الباطل بمنهجك الحق صابرك وصابر أيضاً على إيذائك ، فعليك أن تُصابره.

ماذا يعنى ذلك ؟ يعنى أن «اصبر» غير «صابر» ، فاصبر هو أمر فى نفسك ستصبر عليه ، ولكن هَبُ أن خصمك صبر أيضًا على إيذائك ، وصار عنده جَلَد ليقف أمامك هنا.

الحق بأمرك هنا بأن تصابره ، أى : إذا كان عدوك يصبر قليلاً فعليك أنت أنْ تَقُوى على الصبر عليه ، أى : أنْ تجىء بصبر قوق الصبر الذى يعارضك ، وكل مادة «قاعل» هكذا.

فالمصابرة ثعنى إن كان خصمك يصابرك فأنت تصبر وهو يصبر ، فتصبر أنت أكثر ، ولهذا تحتاج المسألة إلى أن يتكاتف المجتمع كله على المصابرة ، ولذلك جاء قول الحق سبحانه وتعالى : ﴿وَالْعَصْرِ ۞ إِنَّ الإِنسَانَ لَفِي خُسْرٍ ۞ إِلاَّ الّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ ۞ ﴿ (العصر)

أى : أنك إذا رأيت أخًا من إخوانك المؤمنين يخور ويضعف فى مصابرته فتحقّه على المصابرة ، وقُلْ له : إياك أنْ تخور ، لماذا ؟ لأن النفس البشرية من الأغيار ، وقد يأتى لها حدث يَقُوى عليها ، فالمؤمن الذى ليس عنده هذه الأغيار ينفخ بالعزيمة فيمن يخور ، فقال الحق «تواصوا» ، ولم يَقُلُ : جماعة يُوصُون جماعة ، لا.

170

فالتواصى أنْ تكون أنت مرة موصياً ، ومرة مُوصى ، فساعة لا يكون عندك ضعف الأغيار فوص ، وساعة يكون عندك ضعف الأغيار تُوصَى ، فكل واحد مُوص فى وقت ، ومُوصى فى وقت آخر ، ولا نسواصى هذه السوصية على الصبر الآ إذا كنا تواصينا أولاً على الحق الذى من أجله نشأت المعركة بين صابر وصابر.

ويقول تعالى في آية أخرى : ﴿ بَلَيْ إِن تَصْبِرُوا وَتَتَقُوا وَيَأْتُوكُم مِن فَوْدِهِمْ هَذَا يُمْدُدُكُمْ رَبُكُم بِخَمْسَة آلاف مِنَ الْمَلائِكَةِ مُسَوِّمِينَ (١٢٥) ﴾ (آل عمران)

فالصبر وحده لا يكفى ، بل لابد أيضاً من تقوى الله ، ولابُد كذلك من المصابرة بمغالبة العدو فى الصبر ، لذلك يقول المولى سبحانه ﴿ اصبر وصابر وصابر والمحابر والمعدو قد يملك هو أيضًا ميزة وصابر والمعدو قد يملك هو أيضًا ميزة الصبر ، لهذا يزيد الله الصابر ، قبإن صبر العدو على شىء قاصبر أنت أيها المؤمن أكثر منه.

فإنُّ واجهكم عدوكم بالصبر ، قليكُنُ صبركم أقوى منه ، قتغلبوه بالصبر والتحمُّل ، فقف صابرًا في مواجهتهم ومعك المؤمنون برسالتك.

وقول الحق سبحانه وتعالى هنا: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ (١٠٠٠) ﴿ (آل عمران). قلقد عرفنا الصبر، وعرفنا المصابرة، فيما هو الرباط؟ هو أن تُشعِر عدوك بأنك مستعد دائمًا للقائه، هذا هو معنى الرباط.

والحق يقول: ﴿وَأَعِدُوا لَهُم مَّا اسْتَطَعْتُم مِن قُوَّةٍ وَمِن رِبَاطِ الْخَيْلِ تُرهبُونَ بِهِ عَدُوَّ الله وَعَدُوكُمْ ﴿ ۞ ﴾ (الأنفال). إنها خيل مربوطة للجهاد في سبيل الله ومستعدة ، ورسول الله عَرِينِ يقول : «خيركم ممسك بعنان فرسه كلما سمع هَيْعة طار إليها»(١).

أى : أن نكون مستعدين قبل وقوع الهجوم ، وساعة تأتى الأمور الداهمة نظلق لمواجهتها ، ولكن يكون استعدادنا من قبل الأمر الداهم ، ولذلك حين يكون عدوك عالمًا بأنك مرابط له ومستعد للحركة في أيِّ وقت يرهبك ويخافك ، أما إذا كنت في استرخاء وغفلة ، فإنه يدهمك ، فإلى أنْ تستعد يكون قد أخذ منك الجولة الأولى.

إذن : فما فائدة الرباط؟ فائدته أنْ يُعلم أنك لم تغفل عن عدوك ، وأنك لن تترك العُدَّة والاستعداد له إلى أنْ يأتي بالمداهمة ، ولكن تكون أنت مستعدًا لها في كل وقت ، والرباط لا يكون ققط أنْ ترابط بالخيل للعدو المهاجم هجومًا ماديًا ، بل المرابطة تعنى : الإعداد لكل ما يمكن أن يَرِّدَّ عن الحق صيحة الباطل ، قمن المرابطة أنْ تُعدَّ الناشئة الإسلامية لواقدات الإلحاد قبل أنْ تَفد ، لماذا ؟

لأن المسألة ليست كلها غزواً بخيل وسلاح وعُدد ، فقد يكون الغزو بالفكر الذى يتسرب إلى النفوس من حيث لا تشعر ، فإذن لابد أن تكون أيضاً فى الرباط الذى يمد المؤمن بقدرة وطاقة المواجهة ، بحيث إذا جاءت قضية من قضايا الإلحاد التى قد تَفِد على المؤمنين يكون عند كل واحد منهم الحصانة ضدها والقدرة على مواجهتها.

470

<sup>(</sup>١) عن أبى هريرة عن رسول الله على الله على الله عال: " من خير معاش الناس لهم ، رجل ممسك عنان فرسه في سبيل الله ، يطير على متنه ، كلما سمع هيعة أو فزعة طار عليه ، يبتغى الفتل والموت مَظانه أخرجه مسلم في صحيحه (١٨٨٩) كتاب الإمارة ، وأحمد في مسنده (٢/ ٣٤٤).

لقد قلنا: إن آفة المناهج العلمية أنهم أخذوا مناهجهم عن الغرب ، فدرسوا التاريخ كما يدرسه الغرب ، ودرسوا الطبيعة كما يدرسها الغرب ، ونسوا أن لنا دينًا يحمينا من كل هذه الأشياء ، فعتدما يأتيني رجل التاريخ بمنهجه من الغرب ، ويقول إن الثورة الفرنسية هي التي أعلنت حقوق الإنسان ، هنا يجب أن تكون عندنا مناعة وترابط ، ونقول له : في أيِّ سنة نشأت الثورة الفرنسية ؟

لقد نشأت منذ سنوات قليلة ، وقد تزيد أو تنقص على المائتى سنة ، وأنتم تجهلون أن اللين الإسلامى جاء منذ أربعة عشر قرناً بحقوق الإنسان ، واقرأوا القرآن ، فلو أن كل تلميذ حين يسمع أن الثورة الفرنسية هى التى أعلنت حقوق الإنسان ، يقول لهم : لا ، أنت تعلم أن ذلك حدث فى القرن السابع عشر ، لكن لماذا لا تلتفت إلى أنه منذ أربعة عشر قرناً جاء الإسلام بهذا المبدأ ، والتفت إلى الإساءة فى استعمال الحق ، فإذا كنت تجهل تشريع الله قلا يصح أنْ يؤدى بك هذا الجهل إلى طمس معالم الحق فى منهج الله.

وإذا قال دارس للطبيعة : إن الطبيعة أمدَّت الحيوان الفلاني باللون الذي يناسب البيئة التي يعيش فيها حتى لا يفتك به عدوه ، وهو بذلك يضلله ، نقول له : إن الطبيعة لا تمد ، الطبيعة مُمدَّة من الله .

إذن : فالرباط لا يكون بقوة عسكرية فحسب ، بل بالقوة العلمية أيضاً ، فخصوم الإسلام قد يئسوا من أن ينتصروا على الإسلام بقوة عسكرية بعد أن كتلوا كل قواهم في الحروب الصليبية ، ولم يبش لهم إلا أن يدخلوا علينا من خلال مناهجهم ، ومن خلال المستشرقين هناك ، والمستغربين منا ، فينقلوا لنا ثقافات أجنبية بعيدة عن منهجنا ، وهم معذورون لأنهم لا يعلمون منهج الله في دين الله .

إذن : قالرباط لا بُدَّ أن يكون أيضًا في رباط الأفكار ، ورباط العلم المادي.

إن خصوم الإسلام يدخلون على الناس من مداخل متعددة ، فيجب أن ننبه النشء إليها ، يقولون : أوربا ارتقت حضاريًا وأنتم يا مسلمون تخلفتم . نقول لهم : هل كان التخلف مقارنًا للإسلام؟ لقد كانت الدولة الإسلامية هي الدولة الحضارية الأولى في العالم لمدة ألف سنة ، وأوربا التي تتشدَّقون بحضارتها كانت تعيش في العصور المظلمة . إن هؤلاء لم يعرفوا تاريخنا ، أو هم يتكلمون لأناس لا يعرفون تاريخهم.

إذن: فالمرابطة أنْ توضح أصور دينك توضيحًا يقف أصام أى واقلة قبل أن تفد بالعدوان المسلح، ويجب أنْ تقف لغزو الأقكار ولهدم المبادئ، ولذلك قال الحق: «اصبروا»، و «صابروا»، و «رابطوا»، وجماع كل ذلك «الصبر على»، و « الصبر في » والمصابرة للعدو والتواصى بالصبر، والرباط بمعنيه المادى والمعنوى، أى: بالأمور المادية والأمور المعنوية القيمية.

•

.

#### حقوق المرأة

لم تعرف الجاهلية قبل الإسلام للمرأة حقوقها الإنسانية ، فنزلت بها نزولاً شنيعًا عن منزلة الرجل ، بل كانت شبه سلعة تتّخذ للتسلية والمتعة فجاء الإسلام ليرفع عنها هذا كله ، ويردها إلى مكانها الطبيعي في كيان الأسرة ، وإلى دورها الجدي في النظام البشرى.

يقول الحق سبحانه : ﴿ يَا أَيُهَا اللَّذِينَ آمَنُوا لا يَحِلُّ لَكُمْ أَن تَرِثُوا النِّسَاءَ كَرْهًا وَلا تَعْضُلُوهُنَّ لِتَدْهَبُوا بِبَعْضِ مَا آتَيْتُمُوهُنَّ إِلاَّ أَن يَأْتِينَ بِفَاحِشَةَ مُبَيِّنَةٍ وَعَاشِرُ وَهُنَّ وَلا تَعْضُلُوهُنَّ لِتَدْهَبُوا بِبَعْضِ مَا آتَيْتُمُوهُنَّ إِلاَّ أَن يَأْتِينَ بِفَاحِشَة مُبَيِّنَةٍ وَعَاشِرُ وَهُنَّ بِالْمَعْرُ وَفَ فَإِن كَرِهْتُمُوهُنَّ فَعَسَىٰ أَن تَكْرَهُوا شَيْئًا وَيَجْعَلَ اللَّهُ فِيهِ خَيْرًا كَثِيرًا لِللهَ فِيهِ خَيْرًا كَثِيرًا (النساء) (النساء)

يريد الحق سبحانه وتعالى أن يعالج قضية تتعلق بالنساء وباستضعافهم ، لقد جاء الإسلام والنساء في الجاهلية في غَبِّن وظلم وحَيِف عليهن .

والحق سبحانه يقول: ﴿لا يَحِلُ لَكُمْ أَن تَرِثُوا النِّسَاءَ كَرْهَا ( ١٠٠٠ ) (النساء) فهل المقتصود ألا يرث الوارث من مورثه إماء تركهن ؟ لا . إن الوارث يرث من مورثه الإماء اللاتي تركهن ، ولكن عندما تنصرف كلمة «النساء» تكون لأشرف مواقعها أي : للحرائر ، لأن الأخريات تعتبر الواحدة منهن ملك مدن

OYV ...

﴿ لا يَحِلُ لَكُمْ أَن تُرِثُوا النِّسَاءَ كَرْهًا (17) ﴾ (النساء) ، وهل هناك ميراث للنساء برضى ؟ وكيف تورث المرأة؟

ننتبه هنا إلى قوله سبحانه (كرهاً) ، وكان الواقع فى الجاهلية أن الرجل إذا مات وعنده امرأة جاء وليه ، وألقى ثوبه على امرأته فتصير مِلْكًا له ، وإن لم تقبل فإنه يرثها كرها ، أو إن لم يكن له هوى فيها فهو يحبسها عنده حتى تموت ويرثها ، أو يأتى واحد ويُزوِّجها له ، ويأخذ مهرها لنفسه ، كأنه يتصرف فيها تصرف فيها تصرف المالك.

لذلك جاء القول الفصل : ﴿لا يَحِلُّ لَكُمْ أَن تَرِثُوا النِسَاءَ كَرُهُا وَلا يَعِطُلُوهُنَّ (1) ﴿ (النساء) ، والعضل في الأصل هو المنع ، ويقال «عضلت المرأة بولدها» ، ذلك أصل الاشتقاق بالضبط ، فالمرأة ساعة تلد ، قمن فضل الله عليها أن لها عضلات تنقبض وتنبسط ، تنبسط فيتسع مكان خروج الولد ، وقد تعضل المرأة أثناء الولادة ، فبدلاً من أن تنبسط العضلات لتفسح للولد أن يخرج تنقبض ، فتأتى هنا العمليات التي يقومون بها مثل القيصرية .

إذن : فالعضل معناه مأخوذ من عضلت المرأة بولدها ، أى : انقبضت عضلاتها ولم تنبسط حتى لا يخرج الوليد ، وعضلت الدجاجة ببيضها ، أى : أن البيضة عندما تكون في طريقها لتنزل فتنقبض العضلة فلا تنزل البيضة ، لأن اختلالاً وظيفيًا قد حدث نتيجة للحركة الناقصة.

ولماذا تأتى الحركة ناقصة للبسط ؟ لأن الحق سبحانه وتعالى لم يشأ أن يجعل الأسباب في الكون تعمل آليًا وميكانيكيًا ، بحيث إذا وُجِدت الأسباب يوجد المسبب ، لا ، ففوق الأسباب مسبب ، إن شاء قال للأسباب : قفى فتقف.

AYO

إذن : فكل المخالفات التي نراها تتم على خلاف ما تؤديه الأسباب ، إنما هي دليل طلاقة القدرة ، فلو كانت الأشياء تسير هكذا ميكانيكيًا ، فسوف يقول الناس : إن الميكانيكا دقيقة لا تتخلف.

لكن الحق سبحانه يلفتنا إلى أنه يسزاول سلطانه في ملكه ، قهو لم يزاول السلطان مرة واحدة ، شم خلق الميكانيكا في الكون والأسباب ثم تركها تنصرف ، لا ، هو يوضح لنا : أنا قيد و لا تأخذني سِنَةٌ ولا نوم ، أقول للأسباب : اعملي أو لا تعملي . وبذلك نلتفت إلى أنه المسيطر .

قالعضل ، أخذنا منه كلمة «المنع» ، فعضلت المرأة أى : قبضت عضلاتها قلم ينزل الوليد ، وأنت ستعضلها كيف ؟ بأن تمنعها من حقها الطبيعى حين مات زوجها ، وأن من حقها بعد أن تقضى العدة أن تسزوج من تريد أو من يتقدم لها.

﴿ وَلا تَعْضُلُوهُنَ ﴾ أي: لا تحبسوهن عندكم وتمنعوهن ، لماذا تضعلون ذلك؟

﴿ لِتَدْهَبُوا بِبَعْضِ مَا آتَيْتُمُوهُنَّ (10) ﴾ ( النساء ) كأن هذا حكم آخر ، لا ترثوا النساء كرهًا هذا حكم ، وأيضًا لا تعضلوهن حكم ثان .

والمثال عندما يكون الرجل كارهًا لامرأته فيقول لها: والله لن أطلقك ، أنا سأجعلك موقوفة ومعلقة لا أكون أنا لك زوجًا ، ولا أمكنك أيضًا من أن تشزوجي ، وذلك حتى تفتدى نفسها ، فتبرئ الرجل من النفقة ومُؤخَّر الصداق ، فيحمى الإسلام المرأة ، ويُحرَّم مثل تلك الأفعال.

ويحرم الإسلام نوعاً آخر من العضل ، وهو منع المرأة من الرجوع والتزوج. عن طلقها قبلاً ، وهذا يقع فيه أهل المرأة ، يقول الحق سبحانه : ﴿وَإِذَا طَلَقْتُمُ

019

النِسَاءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَ فَلا تَعْتَضُلُوهُنَّ أَن يَنكِحْنَ أَزْوَاجَهُنَّ إِذَا تَرَاضَوْا بَيْنَهُم بِالْمَعُروفِ (٢٣٢)﴾

قالله سبحانه وتعالى يريد أن يحصر مناقشة الأسباب في الانفصال أو الاستمرار بين الزوج والزوجة فقط ، فلا تتعدى إلى غير الزوج والزوجة ؛ لأن بين الاثنين من الأسباب ما قد تجعل الواحد منهما يُلين جانبه للآخر.

لكن ، إذا ما دخل طرف ثالث ليست عنده هذه ، فسوف تكبر في نفسه الخصوصة ، ولا توجد عنده الحاجة فلا يُبقى على عشرة الزوجين ، فإذا ما تدخّل الأب أو الأخ أو الأم في النزاع قسوف تشتعل الخصوصة ، وكل منهم لا يشعر بإحساس كل من الزوجين للآخر ، ولا بليونة الزوج لزوجته ، ولا بهادنة الزوجة لزوجها ، فهذه مسائل عاطفية ونفسية لا توجد إلا بين الزوج والزوجة ، أما الأطراف الخارجية فلا يربطها بالزوج ولا بالزوجة إلا صلة القرابة ، ومن هنا فإن حرص تلك الأطراف الخارجية على بقاء عشرة الزوجين لا يكون مثل حرص كل من الزوجين على التمسك بالآخر.

ولذلك يجب أن نفهم أن كل مشكلة تحدث بين زوج وزوجته ولا يتدخل قيها أحد تنتهى بسرعة بدون أم أو أب أو أخ ، ذلك لأنه تدخل طرف خارجى لا يكون مالكًا للدوافع العاطفية والنفسية التي بين الزوجين ، أما الزوجان فقد تكفى نظرة واحدة من أحدهما للآخر لأن تعيد الأمور إلى مجاربها.

فقد يُعجب الرجل بجمال المرأة ويشتاق إليها ، فينسى كل شيء ، وقد ترى المرأة في الرجل أمراً لا تحب أن تفقده منه ، فتنسى ما حدث بينهما ، وهكذا ، لكن أين ذلك من أمها وأمه ، أو أبيها وأبيه؟ ليس بين هؤلاء وبين الزوجين أسرار وعواطف ومعاشرة وغير ذلك.

۰۳۰ منا دینیا

ولهذا ، فأنا أنصح دائمًا بأن يظل الخلاف محصوراً بين الزوج والزوجة ؛ لأن الله قد جعل بينهما سيالاً عاطفيًا ، فلابد أن تكون الخلافات بين الزوج والزوجة في إطار الحياة الزوجية ، حتى يحفظهما سياج المحبة والمودة والرحمة ، أما تدخُّل الأطراف الأخرى فهو يحطم هذا السياج ، أيّاً كان الطرف أمًا أو أباً أو أخاً.

ولكن ، متى تعمضلوهن ؟ هنا يقول الحق : ﴿ إِلاَّ أَن يَأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُّبَيِّنَةٍ ﴾ (النساء (٢٠٠٠) لأنهم سيحبسونهن ، وهذا قبل التشريع بالحد.

وقال بعض الفقهاء : للزوج أن يأخذ من زوجته ما تفتدى به نفسها منه ، وذلك يكون بمال أو غيره إذا أتت بفاحشة من زنا أو سوء عِشْرة ، وهذا ما يسمى بالخلع وهو الطلاق بمقابل يطلبه الزوج.

ويتابع الحق سبحانه الحديث عن حق آخر من حقوق المرأة ، فيقول : 

﴿وَعَاشِرُوهُنَ بِالْمَعْرُوفِ ( 10 ﴾ (النساء) وكلمة «المعروف» أوسع دائرة من 
كلمة المودة ، فالمودة هي أنك تحسن لمن عندك ودادة له ، وترتاح نفسك 
لمواددته ، أنك فَرح به وبوجوده ، لكن المعروف قد تبذله ولو لم تكره ، وهذه 
حَلَّتُ لنا إشكالات كثيرة.

فعندما أراد المستشرقون أن يبحثوا في القرآن ليجدوا شيئًا يدَّعون به أن في القرآن تعارضًا قالوا:

قرآنكم بقول : ﴿لا تَجِدُ قُومًا يُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُوَادُونَ مَنْ حَادُ اللّهَ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُوَادُونَ مَنْ حَادُ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا آبَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَانَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ أُولِئِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الْإِيَانَ وَأَيْدَهُم بِرُوحٍ مَنْهُ وَيُدْخِلُهُمْ جَنَّاتَ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا رَضِي اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أُولَئِكَ حَزْبُ اللّهِ أَلا إِنْ حَزْبَ اللّهِ هُمُ الْمُقْلِحُونَ (٢٣) ﴾ (الجادلة)

لا د دند ا

كيف لا يُواد المؤمن ابنه أو أباه أو أحدًا من عشيسرته لمجرد كفره ، والقرآن في موضع آخر منه يقول : ﴿ وَإِنْ جَاهَدَاكَ عَلَىٰ أَنْ تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ في موضع آخر منه يقول : ﴿ وَإِنْ جَاهَدَاكَ عَلَىٰ أَنْ تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَا وَصَاحِبْهُمَا فِي الدُّنْيَا مَعْرُوفًا (٥٠٠) ﴾ (لقمان)

ونقول: إن هؤلاء لم يفهموا الفرق بين المودة والحب. فـ «الود» شيء . و «المعروف» شيء أخر ، الود يكون عن حب ، لكن المعروف ليس ضرورياً أن يكون عن حب ، ساعة يكون جائعًا سأعطيه ليأكل وألبِّي احتياجاته المادية.

هذا هو المعروف ، أما الود فهو أن أعمل لإرضاء نفسى ، وساعة يعطف الرجل المؤمن على أبيه الكافر لا يعطف عليه نتيجة للوُدِّ ، إنما هو يعطف عليه نتيجة للمعروف ؛ لأنه حتى لو كان كافراً سيعطيه بالمعروف.

ألم يعاتب الحق سبحانه إبراهيم في ضيف جاء له ، فلم يكرمه لأنه سأله وعرف منه أنه غير مؤمن ، لـذلك لم يُضيّفه ؟ فقال له ربنا : أمن أجل ليلة تستقبله قيها تريد أن تغير دينه ، بينما أنا أرزقه أربعين سنة وهو كافر؟

قماذا فعل سيدنا إبراهيم ؟ جرى فلحق بالرجل وناداه . فقال له : يا رجل ما الذى جعلك تتغير هذا التغيير المفاجئ ؟ فقال له إبراهيم : والله إن ربى عاتبنى لأنى صنعت معك هذا . فقال له الرجل : أربُّك عاتبك وأنت رسول في وأنا كافر به ؟ فنعم الرب رب يعاتب أحبابه في أعدائه ، فأسلم.

هذا هو المعروف ، الحق يأمرنا أننا يجب أن ننتبه إلى هذه المسائل في أثناء الحياة الزوجية ، وهذه قضية يجب أن يتنبه لها المسلمون جميعاً كي لا يخربوا البيوت ، إنهم يريدون أن يبنوا البيوت على المودة والحب ، فلو لم تكن المودة والحب في البيت لخزب البيت ، نقول لهم ، بل ﴿وَعَاشِرُوهُنَ بِالْمَعْرُوفِ وَالحب في البيت حتى لو لم تجبوهن.

۱۳۱ مـذا ديننـا

وقد يكون السبب الوحيد أنك تكره المرأة لأن شكلها لا يثير غرائزك ، يا هذا أنت لم تفهم عن الله ، ليس المفروض في المرأة أن تثير غرائزك ، ولكن المفروض في المرأة أن تكون مصرفًا ، إن هاجت غرائزك كيماويًا بطبيعتها وجدت لها مصرفًا.

قأنت لا تحتاج لواحدة تغريك لتحرك فيك الغريزة ؛ ولذلك قال عَلَيْكُم : «إذا رأى أحدكم امرأة فأعجبته قليأت أهله ، فإن البُضْع واحد ، ومعها مثل الذي معها (١).

ولذلك عندما جاء رجل لسيدنا عمر والله وقال : يا أمير المؤمنين ، أنا كاره الامرأت وأريد أن أطلّقها ، قال له : أو لم تُبن البيوت إلا على الحب ، فأين القيم؟

لقد ظن الرجل أن امرأته ستظل طوال عمرها خاطفة لـقلبه ، ويدخل كل يوم ليقبلها ، فيلفته سيدنا عمر إلى أن هذه مسألة وجدت أولاً ، وبعد ذلك تنبت في الأسرة أشياء تربط الرجل بالمرأة ، وتربط المرأة بالرجل.

لذلك يقول الحق : ﴿ وَعَاشِرُ وهُنَّ بِالْمَعْرُ وفَ فَإِنْ كَرِهْتُمُوهُنَّ فَعَسَىٰ أَنْ تَكُرُهُوا شَيْئًا وَيَجْعَلَ اللَّهُ فِيهِ خَيْرًا كَثِيرًا (11) ﴾

أنت كرهتها في زاوية ، وقد تكون الزاوية التي كرهتها فيها هي التي ستجعلها تحسن في عدة زوايا ، لكي تعوض بإحسانها في الزوايا الأخرى هذه

منا دینا

الزاوية الناقصة ، فلا تَبْنِ المسألة على أنك تريد امرأة عارضة أزياء لتثير غرائزك عندما تكون هادئًا.

لا ، فالمرأة مصرف طبيعي إنْ هاجت غرائزك بطبيعتها وجدت لها مصرفًا ، أما أن ترى في المرأة أنها ملهبة للغرائز ، فممعنى ذلك أنك تريد من المرأة أن تكون غانية فقط ، وأن تعيش معك من أجل العلاقة الجنسية فقط ، لكن هناك مسائل أخرى كثيرة ، فلا تأخذ من المرأة زاوية واحدة هي زاوية الانفعال الجنسي ، وخذ زوابا متعددة.

واعلم أن الله وزع أسباب فضله على خلقه ، هذه أعطاها جمالاً ، وهذه أعطاها عقلاً ، وهذه أعطاها وفاء ، أعطاها عقلاً ، وهذه أعطاها حكمة ، وهذه أعطاها أمانة ، وهذه أعطاها وفاء ، وهذه أعطاها فلاحًا ، هناك أسباب كثيرة جداً ، فإن كنت تريد أن تكون منصفًا حكيمًا فخذ كل الزوايا ، أما أن تنظر للمرأة من زاوية واحدة فقط هي زاوية إهاجة الغريزة ، هنا نقول لك : ليست هذه هي الزاوية التي تصلح لتقدير المرأة فقط.

#### ﴿فَعَسَىٰ أَن تَكْرَهُوا شَيْئًا وَيَجْعَلَ اللَّهُ فِيهِ خَيْرًا كَثِيرًا ١٠٠٠ ﴿ (النساء)

وانظر إلى الدقة في العبارة ﴿ فَعَسَىٰ أَن تَكُرُهُوا ﴾ فأنت تكره ، وقد تكون محقًا في الكراهية أو غير محق ، إنما إن كرهت شيشًا يقول لك الله عنه : ﴿ وَيَجُعُلَ اللَّهُ فِيهِ خَيْرًا كَثِيرًا (١٠) ﴾ (النساء)

قاطمئن أنك إن كرهت في المرأة شيقًا لا يتعلق بدينها ، فاعلم أنك إن صبرت عليه يجعل الله لك في بقية الزوايا خيراً كثيراً ، وما دام ربنا هو من يجعل هذا الخير الكثير فاطمئن إلى أنك لو تنبهت لزاوية أنت تكرهها ومع ذلك نصبر عليها ، قأنت تضمن أن ربنا سيجعل لك خيراً في نواحٍ متعددة ، إن

042

أى زاوية تغلبت على كرهك سيجعل الله فيها خيراً كثيراً.

إن الحق يطلق القضية هنا في بناء الأسرة ثم يعمم ، وكان بإمكانه أن يقول: فعسى أن تكرهوهن ويجعل الله فيهن خيراً ، لا . فقد شاء أن يجعلها سبحانه قضية عامة في كل شيء قد تكرهه ، وتأتي الأحداث لتبين صدق الله في ذلك ، فكم من أشياء كرهها الإنسان ثم تبين له وجه الخير قيها ، وكم من أشياء أحبها الإنسان ثم تبين له وجه المدلك على أن حكم الإنسان على الأشياء دائماً غير دقيق ، فقد يحكم بكره شيء وهو لا يستحق الكره ، وقد يحكم بحب شيء وهو لا يستحق الكره ،

040

۲۳۰ ما دینا

#### حرمة أكنل الأموال بالباطل

مقصود الإسلام على الدوام من التكاليف الشرعية والمنهيات هو تطهير المجتمع الإسلامي من كل ما يشوب طهارته ونقاءه ، والحفاظ عليه من المهاوي التي من الممكن أن يهوي فيها بسبب أكل أموال الناس بالباطل بكل أنواعه من : غش ، وتدليس، وربا ، واختلاس ، واحتيال ، ورشوة ، وسرقة ، واحتكار ، وبيع ما لا يباع كالعرض والذمة والضمير والخلق والدين.

يقول الحق سبحانه:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَأْكُلُوا أَمُّوَ الْكُم بَيْنَكُم بِالْبَاطِلِ إِلاَّ أَن تَكُونَ تِجَارَةً عَن تَرَاضٍ مِنكُمْ وَلا تَقْتُلُوا أَنفُسَكُمْ إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا (٢٠٠٠) ﴿ النساء )

ها هو ذا سبحانه يتكلم عن المال ، وهو الذى يقيم الحياة ، والمال كما نعرف ثمرة الجهد والمشقة ، وكل ما يتمول يعتبر مالاً ، إلا أن المال ينقسم إلى قسمين : مال يمكن أن تنتفع به مباشرة ، فهناك من يملك الطعام ، وآخر يملك الشراب ، وثالث يملك أثواباً ، وهذا نوع من المال يُنتفع به مباشرة ، وهناك نوع أخر من المال وهو «النقد» ولا يُنتفع به مباشرة ، بل يُنتفع به بإيجاد ما ينتفع به مباشرة.

OWV

وهكذا ينقسم المال إلى رزق مباشر ، ورزق غير مباشر ، والحق سبحانه وتعالى يريد أن يحمى حركة الحياة ؛ لأنه بحماية حركة الحياة يغرى المتحرك بأن يتحرك ويزداد حركة ، ولو لم يَحْمِ الحق حركة الحياة وثمرة حركة الحياة ، فماذا يقع ؟ تتعطل حركة الحياة .

وإننا نلاحظ أن كل مجتمع لا يُؤمّن فيه على الغاية والشمرة من عمل الإنسان تقل حركة العمل قيه ، ويعمل كل واحد على قدر قوته.

يقول لنفسه: لماذا أعمل؟ لأنه غير آمن. لكن إذا كان آمناً على ثمرة حركته يغريه الأمن على ماله على أن يزيد في حركة العمل، وحين تزيد حركة العمل قالجتمع ينتفع، وإن لم يقصد المتحرك، فليس ضرورياً أن يقصد الإنسان بكل حركته أن ينفع المجتمع، لا، اجعله يعمل لنفع نفسه.

ونضرب مشلاً هنا ، قلو أن إنسانًا عنده آلاف الجنيهات وبعد ذلك وضعها في خزانة ثم تساءل : لماذا أضعها في خزانة ؟ لماذا لا أبنى بها بيتًا آخر وأكري منه شقتين ، قسيأتيني منه عائد ؟ هل كان المجتمع في بال مثل هذا الإنسان ؟ لا ، إن باله مشغول بمصلحته ؛ لذلك قلنجعل مصلحة كل إنسان في باله ، وهنا سيستفيد المجتمع بحركته ، قصد أو لم يقصد.

فهو ساعة بأتى ليحفر الأساس سيعطى أناسًا أجورهم ، وساعة يأتي بالطوب يشتريه بثمن ، وساعة يبنى يعطى المهندس والعمال أجورهم ؛ لذلك أقول : اعمل لنفسك في ضوء شرع الله ، وسينتفع المجتمع قهرًا عنك.

ومن العجيب أنك تريد أن تنفع نفسك ، فيبين لك ربنا : أنت ستنفع غيرك قبل أن تنتفع بعائد المنزل الذي بنيته ، ولا تظن أن أحداً سيأخذ رزق ربنا ولن يجريه على الخلق ، لا ، إن المجتمع سينتفع بالرغم منك.

إذن : فمن حظ المجتمع أن نصون حركة الحياة ، ونُومِّن كل متحرك فى الحياة على ماله ، لكن إن كنا حاكمين يجب أن تكون أعيننا مبصرة : أيكسب من حلُّ أم لا ؟ فإذا كان الكسب حلالاً نشكره ، أما إذا كان يكسب من حرام ، فنحن نسائله ، وإن عمل على غير هذا توقفت حركة الحياة ، وإن توقفت حركة الحياة ، فهذا أمر ضار بالذين لا يقدرون على الحركة ، لماذا؟

لأن الله قسسم المواهب على الناس ، فليس كل واحد من الناس بملك الطموح الحركى ، ولا يملك كل إنسان فكراً يخطط به ، فقد لا يكون فى المجتمع إلا قلة تخطط ، والباقون هم جوارح تنفعل للفكر المخطط ، والفكر يعمل لجوارح كثيرة ، فكذلك يكون هناك مفكر واحد هو الذى يضع خطة ينتفع بها كثير من الناس.

إذن : فلابد أن نرعى حركة المتحرك وننميها ، لأن المجتمع ينتفع منها ، وإن لم يقصد المتحرك إلا مصلحة نفسه ، صحيح أن الذى ليس فى باله إلا نفسه إنما يحبط ثواب عمله ، وصحيح أن من يضع الناس فى باله إنما يعطى ثمرة عمله ويأخذ ثوابًا أيضًا من الله.

والحق سبحانه وتعالى يأتى فى مسائل المال ويوضحها توضيحًا تامًا ليحمى حركة الحياة ، ويُغرى الناس بالحركة ، وبذلك يتعدد المتحركون وتتعدد الحركات ويستفيد المجتمع ، فقال : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَأْكُلُوا أَمُوالكُم بَيْنَكُم بِالْبَاطل (٢٦) ﴾ (النساء)

وقول الحق : (لا تأكلوا) فهذا أمر لجمع . و (أموالكم) أيضًا جمع ، فيكون معناه : لا يأكل كل واحد ماله ، وكيف لا يأكل كل واحد منكم ماله ؟

يوضح الحق (بالباطل) ، فيكون مطلوبًا من كل واحد منكم ألاًّ يأكل ماله

بالباطل ، والإنسان بأكل الشيء لينتفع به ، والحق يوصيك ويأمرك : إياك أن تصرف قرشًا من مالك وتضيعه إلا في حق ، هذا إذا كنا سنقابل المفرد ، فلا يأكل واحد منكم ماله بالباطل ، بل يوجهه إلى الأمر النافع ، الذي ليس فيه حرمة ، والذي لا يأتي بعذاب في الآخرة.

وتحتمل الآية معنى : لا يأكل كل واحد منكم صال أخيه ، فعادةً أوامر الحق سبحانه ليست موجهة إلى طائفة خُلِقت على أن تكون آكلة ، وطائفة خُلِقت على أن تكون آكلة ، وطائفة خُلِقت على أن تكون آكلة ، وطائفة خُلِقت على أن تكون مأكولة ، بل كل واحد عُرْضة في مرة أن يكون آكلاً لمال غيره ، ومرة أخرى يكون ماله مأكولاً.

فأنا إذا أكلت مال غيرى فسوف يأكل غيرى مالى ، فأكون قد عملت له أسوة ، ويأكل مالى أيضًا ، فكأنه سبحانه عندما يقول لك : لا تأكل مالك إنما ليحمى لك مالك .

إن الحق سبحانه وتعالى يريد أن يصنع من المجتمع الإيماني مجتمعًا واحداً ، ويقول: إن المال الذي عند كل واحد هو للكل ، وأنك إن حافظت على مال غيرك حافظ غيرك على مالك ، وأنت إن اجترأت على مال غيرك فسيجترى المجموع على مالك ، أنت ساعة تأكل مال واحد تُجرِّى ، آلاف الناس على أن يأكلوا مالك ، وحين لا تأكل مال غيرك كأنك لم تأكل مالك .

وحينما نزلت الآية قال المسلمون: نحن لا نأكل أموالنا بالباطل ، وتحرَّجوا أن يأكلوا عند إخوانهم. وبعد ذلك رُفِع الأمر إلى رسول الله عرَّكِيم ، فأوضح أن أكل التكارم ليس بالباطل ، وأنزل الله قوله تعالى:

﴿ لَيْسَ عَلَى الْأَعْمَىٰ حَرَجٌ وَلا عَلَى الأَعْرَجِ حَرَجٌ وَلا عَلَى الْمَرِيضِ حَرَجٌ وَلا عَلَى الْمَريضِ حَرَجٌ وَلا عَلَى أَنفُسِكُمْ أَن تَأْكُلُوا مِنْ بَيُوتِكُمْ أَوْ بُيُوتِ آبَائِكُمْ أَوْ بُيُوتِ أَمَّهَاتِكُمْ أَوْ بَيُوتِ عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ أَنْ تَأْكُلُوا مِنْ بَيُوتِكُمْ أَوْ بُيُوتِ آبَائِكُمْ أَوْ بُيُوتِ

إِخْوَانِكُمْ أَوْ بُيُوتِ أَخَوَاتِكُمْ أَوْ بُيُوتِ أَعْمَامِكُمْ أَوْ بُيُوتِ عَمَّاتِكُمْ أَوْ بُيُوتِ أَعْمَامِكُمْ أَوْ بُيُوتِ عَمَّاتِكُمْ أَوْ بُيُوتِ أَخْوَالِكُمْ أَوْ مَا مَلَكْتُم مُفَاتِحَهُ أَوْ صَدِيقِكُمْ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَأْكُلُوا جَمِيعًا أَوْ أَشْتَاتًا (17) ﴾ (النور)

هذه الآية رفعت الحرج عنهم ، والباطل هو أن تأخذ الشيء بغير حقه ، مثال ذلك الربا ؛ لأن معنى «ربا» أن واحداً عنده فائض وآخر يحتاج ، والمحتاج ليسس عنده الأصل ، أنطلب منه أن يرد الأصل وزيادة ، ويعطى الزيادة لمن عنده ؟

كيف يتأتَّى هـذا؟ هذا هو الأخذ بالربا ، أو الأخذ بالسرقة ، بالاختلاس ، أو الرشوة ، أو بالغش في السلع ، كل ذلك هو أكل مال بالباطل ، وساعة تريد أن تأكل مالاً بالباطل ، كأنك تريد أن تتمتع بثمرة عمل غيرك ، وأنت بذلك تتعود على التمتع بثمرة عمل غيرك ، وتضمحل عندك قدرة العمل ويحمير أخذك من غيرك أخذا لماله كرها وبغير وجه حق .

وبذلك تتعطل حركة متحرك في الحياة وهو ذلك العاطل ، ويخاف المتحرك في الحياة وهو من تُفرض عليه الإتاوة فيقل ويضعف نشاطه في الحياة ، كيف يكون شكل هذا المجتمع ؟ إن المجتمع في هذه الحالة سيعاني من كرب وصعوبات في الحياة.

فقوله سبحانه : ﴿ لا تَأْكُلُوا أَمُو الْكُم بَيْنَكُم بِالْبَاطِلِ (٢٦) ﴾ (النساء) هو أمر لكل مسلم : لا تُراب ، ولا تسرق ، ولا تغش ، ولا تدلس ، ولا تلعب مَيْسِرًا ، ولا ترتش ، لأن كل هذه الأمور هي أكل أموال بالباطل ، وعندما ندقق في مسألة لعب الميسر مثلاً نجد أمراً عجيبًا ، فالذين يلعبون الميسر يدّعون أنهم أصدقاء ، وينتظر بعضهم بعضًا ويأكلون معًا ، وكل واحد منهم يجلس أمام الآخر وهو حريص أن يأخذ ما في جيبه ، فأي صداقة هذه ؟

OFI

الحق قال لك: لا تأخذ مال غيرك لكى لا يأخذ غير ك مالك، وبذلك تكسب أنت ويكسب كل المجتمع، فحين يصدر أمر لإنسان أن يكف يده عن السرقة فهو أمر للناس جميعاً كى يكفُّوا عن سرقة هذا الإنسان، لذلك فحين تستقبل أى حكم عن الله لا تنظر إلى ما أخذه الحكم من حريتك، ولكن انظر إلى ما أعطاه الحكم لصالحك من حرية الآخرين.

ومثال ذلك : حين ينهى الحق سبحانه عن النظر إلى المرأة الأجنبية ، فإياك أن تمدَّ عينيك إلى محارم غيرك ، هو أمر لا يخصك وحدك ، ولكنه أمر لملايين الناس ألاَّ يمدوا عيونهم إلى محارمك ، وعندما توازن الأمر فأنت الذى تكون أكثر كسبًا.

إننى لذلك أقول دائماً: لا تنظر إلى ما في التكليف من مشقة أو إلى ما أخِدُ منك، ولكن انظر قيه إلى ما يعطى لك، فإن نظرت هذه النظرة وجدت كل تكليف من الحق هو ربح لك أنت، وإلا لو أننا أطلقنا يدك في الناس جميعاً لابد أن تُقدِّر أننا نطلق أيدى الناس جميعاً قيك، وأنت إذا أطلقت يدك في الناس فلن تؤثر فيهم مثلما يؤثرون قيك لو أطلقوا أيديهم فيك وفيما يخصلك، فمن مصلحتك ألا تطلق يدك في الناس.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَأْكُلُوا أَمُوالكُم بَيْنَكُم بِالْبَاطِلِ إِلاَّ أَن تَكُونَ تِجَارَةً عَن تَرَاضٍ مِنكُم (٢٠) (النساء) أى : إلا في النفعية المتبادلة تبادل الأعواض ، فشيء عوض شيء ، وجاءت التجارة ، لأن التجارة هي الحلقة الجامعة لأعمال الحياة ، فالتاجر وسيط بين من ينتج سلعة ومن يستهلكها ، والسلع في حركتها إنتاج واستهلاك ، والإنتاج قد يكون زراعيًا أو صناعيًا أو خدميًا. إذن : فالتجارة جامعة لذلك كله.

وكلمة «عن تراض» تدل على أن رضا النفس البشرية في الأعواض مشروط، حتى ما أُخذ بسيف الحياء يكون حرامًا ، لذلك أقول : على كل واحد أن يغربل إيمانه ، وينظر هل حياته في أعواض الأموال وأعواض التجارة وأعواض البادلات مستوية أو غير مستوية ؟ فإن لم تكن مستوية ، فعليه أن يفكر فيها قليلاً حتى يعطى كل ذى حق حقه.

وحتى لا يدخل فى دائرة حديث رسول الله على الما أنا بسر ، وإنكم تختصمون إلى ، فلعل بعضكم أن يكون ألحن بحجته من بعض ، فأقضى له على نحو ما أسمع ، فمن قصيت له بحق مسلم قاغا هى قطعة من النار ، فليا خذها أو ليتركها (١).

ه فادينا

<sup>(</sup>١) اخرجه مسلم في صحيحه (١٧١٣) كتاب الأقضية من حديث أم سلمة رضي الله عنها.

# طاعة أولى الأمر

منهج الإيمان ونظامه الأساسي أن نطيع الله في هذا القرآن ، وأن نطيع رسوله في سنته وأولي الأمر من المؤمنين الداخلين في شرط الإيمان وحد الإسلام.

فإذا اختلف الناس وتنازعوا في شيء وخاصة المسائل الطارئة المتجددة والأقضية التي لم ترد فيها أحكام نصية ، فلنردها إلى الأحكام العامة لله ورسوله ، وبهذا يبقي المنهج الرباني مهيمنا على ما يطرأ على الحياة من مشكلات وأقضية كذلك.

يقول ألحق سبحاند : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنكُمْ فَإِن تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْء فَرُدُوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخر ذَلكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلاً ( ۞ ﴾

ساعة تستقرى ، أمر الله بالطاعة في القرآن الكريم ، فأنت تجدها في صور متعددة ، قمرة يقول : ﴿وَأَطِيعُوا اللّهَ وَأَطِيعُوا الرّسُولَ . . ( ( المائدة ) ، فقد كرر الأمر بالطاعة لله وللرسول ، فالإطاعة لله في الحكم العام ، وإطاعة الرسول في تفصيله .

ومرة يقول سبحانه: ﴿قُلْ أَطِيعُوا اللّهَ وَالرّسُولَ . . (٣٠) ﴾ (آل عمران) إنه هنا لا يكرر أسر الطاعة ، قسهناك أمر للطاعة ، وهناك مطبع ، وهناك مطبع ، والمطبع هم المخاطبون ، فهو هنا يُوحِّد أمر الطاعة ، والمطاع هو الله ، والرسول يأتى معطوفًا على لفظة الجلالة.

010

ومرة يقول الحق سبحانه وتعالى : ﴿وَأَطِيعُوا الرَّسُولُ ( ٥٦ ) ﴿ (النور) نحن - إذن ـ أمام حالات للطاعة :

الأولى : وأطيعوا الله وأطيعوا الرسول.

والثانية: أطبعوا الله والرسول.

والثالثة: أطبعوا الرسول.

ومرة واحدة فقط يعطف على ذلك «أولى الأمر»، فيقول جل وعلا: ﴿ وَاللَّهُ وَأَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنكُمْ . . (6) ﴾ (النساء)

والحق سبحانه يقول هنا: ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّهِينَ آمَنُوا . . (60) ﴿ (النساء) قلما دمت قد آمنت بالله إلها حكيمًا خالقًا عالمًا مكلفًا فاسمع ما يريد أن يقوله لك ، قلم يكلف الله مطلق أناس بأن يطيعوه ، إنما دعا مطلق الناس أن يؤمنوا به ، ومن يؤمن يقول له : أطعني ما دمت قد آمنت بي .

إذن : قحيئية الطاعة لله وللرسول على نشأت من الإيمان بالله وبالرسول ، وهذه عدالة كاملة ، لأنه سبحانه لا يكلف واحداً أن يفعل فعلاً إلا إذا كان قد آمن به سبحانه مكلفاً ، آمن به آمراً ، أما الذين لا يؤمن به قهو لا يقول له : افعل كذا ولا تفعل كذا ، إنه سبحانه يطالبه أن يؤمن به أولاً ، فإذا ما آمن به يقول له : استمع إلى ...

إن حيثية إطاعة الله وإطاعة الرسول عن هي : الإيمان به ، هذه هي الحيثة الإيمانية الأولى ، أما إن جال ذهنك لتدرك سر طاعته ، فهذا موضوع آخر ، ولذلك أوضح : إياكم أن تُقبلوا على أحكام الله بالبحث فيها أولاً ، فإن اقتنعتم بها أخذتموها ، وإن لم تقتنعوا بها تركتموها ، لا ، إن مثل هذا التصرف معناه أنك شككت في الحكم ، بل عليك أن تُقبل على تنفيذ أحكامه ، لأنه سبحانه قالها وأنت مؤمن بأنه إله حكيم.

وطاعتنا لله تختلف عن طاعتنا للمخلوق ، فنحن نطيع الله لأننا آمنا به ، وحينما يطلب سبحانه منا أن نطيعه ، ننظر : هل هذه الطاعة لصالحنا أو لصالحه ؟ فإذا وثقنا أنه بكل صفات الكمال الموجودة له خلقنا . إذن : فسبحانه لا يريد صفة جديدة تكون له ، لأنه لم يخلقنا إلا بصفات الكمال فيه وسبحانه قد خلقك دون أن يكون له حق الخلق عنده ، خلقك بقدرته ، وأمدتك لاستبقاء حياتك بقيوميته ، فحين يطلب منك الإله الذي يتصف بتلك الكمالات شيئًا فهو يطلبه لصالحك ، كما ترى أي إنسان من البشر - ولله المثل الأعلى - يعنى بصنعته ، ويحب أن تكون صنعته متميزة ، فكذلك الحق سبحانه يريد أن يباهي بهذا الخلق.

وهو سبحانه يباهى بهذا الخلق ، ليس بالإكراه على أن يفعلوا ما يأمر به بالتسخير ، لا ، بل بالمحبوبية لأمر الله وأن نعلن بسلوكنا : نحن نحبك يا ربنا ، وإلا فأنت ـ أيها الإنسان ـ قد نختار أن تكون عاصيًا.

وما دمت مختاراً أن تكون عاصيًا ثم أطعت ، فهذه تثبت لله صفة المحبوبية ؛ لأنه ـ كما نعرف ـ هناك قرق بين من يقهر بقدرته ، ومن يعطيك الاختيار حتى تأتيه وأنت محب ، على الرغم من أنه قادر على أن يقهرك.

قساعة قال الحق : ﴿ أَطِيعُوا اللّه مَ . . ( النساء ) معناها : أنه لم يطلب منا شططًا ، وكيف نطيع الله ؟ أن نطيعه في كل أمر ، وهل أمر الله خَلْقه منفردين ؟ لا ، بل أمرهم كأفراد وكبهماعة ، وأعطاهم الإيمان الفطرى الذي يثبت أن وراء الكون قوة أخرى خلقته ، وهذه القوة لا يعرف أحد اسمها ، ولا مطلوباتها ، أو ماذا ستعطى لمن يطيعها ، إذن : فلابد أن يوجد مُبلّغ.

لابد من بلاغ عنه يقول: افعلوا كذا وكذا وكذا. إذن فقوله: ﴿ أَطِيعُوا اللَّهِ ﴾ يلزم منه إطاعة الرسول.

وبعد ذلك قال ﴿وَأُولِي الأَمْرِ مِنكُمْ . . ( ( النساء ) و اولو الأمر هنا لم يتكرر لهم الفعل ، فلم يقل : وأطبعوا أولى الأمر لنفهم أن أولى الأمر لا طاعة لهم إلا من باطن الطاعتين : طاعة الله وطاعة الرسول ، فطاعة ولى الأمر ملزمة إن كانت من باطن طاعة الله وطاعة رسوله ، وفي ذلك عصمة للمجتمع الإيماني من الحكام المتسلطين الذين يحاولون أن يستذلوا الناس بقول الله : ﴿وَأُولِي الأَمْرِ . . ( ( النساء ) ويدّعون أن طاعتهم واجبة.

يقول الواحد منهم: ألست ولى الأمر؟ فيرد العلماء: نعم أنت ولى الأمر، ولكنك معطوف على المطاع، ولم يتكرر لك أمر الطاعة، فدل ذلك على أن طاعتك واجبة إن كانت من باطن الطاعتين، فإن لم تكن من باطن الطاعتين فلا طاعة لك، لأن القاعدة هى: «لا طاعة لمخلوق فى معصية الخالق».

هكذا قال أبو حازم لمسلمة بن عبد الملك حينما قال له: ألسنا ولاة الأمر وقد قال الله ﴿ وَأُولِي الأَمْرِ . . ( ( النساء ) . قال : ويجب أن نفطن أيضاً إلى أنها نزعت في قوله سبحانه: ﴿ فَإِن تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَردُوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُول ( ) ﴾ (النساء ) .

إذن : قالحاكم المسلم مطالب أولاً بأداء الأمانة ، ومُطالب بالعدل ، ومُطالب بالعدل ، ومُطالب بالعدل ، ومُطالب أيضاً أن تكون طاعته من باطن طاعة الله وطاعة رسوله ، قإن لم تكن قيه هذه الشروط ، فهو حاكم متسلط.

﴿ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ ١٩٠٠ ﴾ (النساء) إذن:

فالتنازع لابد أن يكون في قضية داخلة في نطاق مأمورات الطاعة ، ويجب أن يكون لها مرد يُنهى هذا التنازع.

والذين يعرفون هذه الأحكام هم العلماء ، فإن تنازع المحكوم مع الحاكم لذهب إلى العلماء ليبينوا لنا حكم الله في هذه المسألة ، إذن : فإن أريد برأولي الأمر الحاكم . نقول له : ﴿ فَرُدُوهُ إِلَى اللّهِ وَالرَّسُولِ ( 10 ) ﴾ (النساء) أي : على الحاكم أن يتبع ما ثبت عن الله والرسول.

والحجة في ذلك هم العلماء المشتغلون بهذا الأمر ، وهم الملاحظون لتنفيذ حكم الله بما يعرفونه عن الدين ، والحق سبحانه وتعالى حين يطلب منا ذلك ، يريد أن يُنهى مسألة التنازع ، لأن التنازع يجعل حركات الحياة متضاربة ، هذا يقول بكذا ، وذلك يقول بكذا ، قلابد أن نرده إلى مرد أعلى.

والحق سبحانه يقول: ﴿وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَىٰ أُولِي الأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ اللّهِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ اللّهِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ اللّهِ مِنْهُمْ . . ( ( النساء ) إذن: فقل يكون المراد بأُولِي الأمر «العلماء» نقول: إن الآية الأولى عامة وهي التي جاءت بها طاعة ولى الأمر ضمن طاعة الله والرسول ، والثانية التي تخص الاستنباط يكون المقصود بأُولِي الأمر هم العلماء.

وأولو الأمر في القضية الأولى التي عندما نتنازع معهم في أمر نرده إلى الله والرسول هم الذين يشرقون على تنفيذ أحكام الله ، وهذه سلطة تنفيذية ، أما سلطة العلماء فهي تشريعية إيمانية.

﴿ فَ رُدُوهُ إِلَى اللّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ ( ٢٠٠٠) ﴿ النساء ﴾ إذن : فالذي لا يفعل ذلك يجازف بأن يدخل في دائرة من لا يؤمن بالله واليوم الآخر ، ونقول لكل منهم : راجع إيمانك بالله واليوم الآخر ابتداءاً من دار من الله عنهم المناهم ا

طاعة أولى الأمر \_\_\_\_\_

في تلقِّي الحكم ، وإيمانًا باليوم الآخر لتلقى الجزاء على مخالفة الحكم ، فالحق لم يجعل الدنيا دار الجزاء.

٥٥٠ مذا دينا

## أخُذ الحذر .. والاستعداد الدائم للنفرة للجهاد

هذا الكتاب لا يُعلَّم المسلمين العبادات والشعائر فحسب ، ولا يُعلَّمهم الآداب والأخلاق فحسب كما يتصور الناس الدين ذلك التصور المسكين ، إنما هو يأخذ حياتهم كلها جملة ، لتكون بجملتها من صنع هذا المنهج ، وتحت تصرُّفه وتوجيهه.

فها هو القرآن يرسم للمسلمين الخطة العامة للمعركة ، وليأخذوا حذرهم ، لا من العدو الخارجي وحده ، ولكن أيضًا من المعوقين المبطئين المخذّلين.

يقول الحق سبحانه : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا خُذُوا حِذْرَكُمْ فَانْفِرُوا ثُبَاتٍ أُو انفرُوا جَمِيعًا (٧٠) ﴾

يؤكد التاريخ البشرى أن الفساد يطم عندما يتعطل منهج الله ، والله يتدخَّل برسالة ، وكل رسالة جاءت كان لها خصوم وهم المنتفعون بالشر ، وهؤلاء لن يتركوا منهج الله يسيطر ليسلبهم هذه الهيمنة والسيطرة والقهر والجبروت والانتفاع بالشر ، بل يحاربون رسالات السماء.

ويلفتنا الحق سبحانه إلى أن أهل الشر والناس المنفلتين من مناهج السماء وغير المتدينين سيسببون لكم متاعب ، فبعدما توطنون أنفسكم التوطين الإيمانى انتبهوا إلى خصومكم وأعدائكم في الله.

لقد قال الحق سبحانه في هذه القضية : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا خُذُوا حِذْرَكُمْ فَانْفِرُوا ثُبَاتٍ أَوِ انْفِرُوا جَمِيعًا (٧٠) ﴾ فَانْفِرُوا ثُبَاتٍ أَوِ انْفِرُوا جَمِيعًا (٧٠) ﴾ قبإياكم أن تنتظروا حتى يترجموا عداءهم لكم إلى عدوان ، لأنهم سيعجلونكم ، فلا توجد عندكم فرصة زمنية كى تواجهوهم ، فلابد لكم أيها المؤمنون من أخّد الحدر ، لأن لكم أعداء ، وهؤلاء الأعداء هم الذين لا يحبون لنهج الله أن يسيطر على الأرض ، فحين يسيطر منهج الله على الأرض قلن يوجد أمام أهواء الناس فرصة للنلاعب بأقدار الناس ، ومن ينتفعون بسيطرتهم وبأهوائهم على البشر لن يجدوا لهم فرصة سيادة.

ولذلك يقول الحق سبحانه : ﴿وَأَعِدُّوا لَهُم مَّا اسْتَطَعْتُم مِن قُوَّة وَمِن رِبَاطِ الْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللَّهِ وَعَدُوكُمْ ... (نَ ) ﴾

قهذا تكليف من الله تعالى لعباده المؤمنين الذين يجاهدون لإعلاء كلمته بضرورة أن يعدوا دائمًا قدر إمكانهم ما استطاعوا من قوة ، والقصد من إعداد هذه القوة هو إرهاب العدو حتى لا يطمع فيكم ، لأن مجرد إعداد القوة هو أمر يُسبِّب رهبًا للعدو.

ولهذا تقام العروض العسكرية ليرى الخصم مدى قوة الدولة ، وحين تبين لخصمك القوة التى تملكها لا يجترئ عليك ، ويتحقق بهذا ما نسميه بلغة العصر «التوازن السلمى» ، والذى يحفظ العالم الآن بعد سقوط الاتحاد السوفيتي هو التوازن السلمى بين مجموعات من الدول ، بالإضافة إلى العامل الاقتصادى المكلّف للحرب.

قالقوة الآن لا تقتصر على السلاح فقط ، ولكن تعتمد القوة على عناصر كثيرة منها الاقتصاد والإعلام وغيرهما ، وصار الخوف من رد الفعل أحد الأسباب القوية المانعة للحرب ، وكل دولة تخشى مما تخفيه أو تظهره الدولة الأخرى ، وهكذا صار الإعداد للحرب ينفى قيام الحرب. ثم يقول الحق سبحانه : ﴿ فَانفِرُوا ثُبَاتٍ أُوِ انفِرُوا جَمِيعًا ( ) ﴾ (النساء) أى : لتكُنُ النفرة منكم على مقدار ما لديكم من الحذر ، و «ثبات» جمع ثبة ، وهى الطائفة . أى : انفروا سرية بعد سرية.

و «جميعًا» أى : اخرجوا كلكم لمواجهة العدو ، وعلى ذلك يجب أن نكون على مستوى ما يهيج من الشر ، فإن هاجمتنا قصيلة أو سرية ، نفعل كما يفعل رسول الله عرابي الله الله الله عربي الله الله الله الله ويحتاج لتعبئة عامة فنحن ننفر جميعًا.

ولاحظوا أن الحق يخاطب المؤمنين ويعلم أن لهم أغياراً قد تأتى قى نفوسهم مع كونهم مؤمنين ، فقد تخور النفس عند مواجهة الواقع على الرغم من وجود الإيمان.

لذلك قال الحق سبحانه في سورة البقرة : ﴿ أَلَمْ تُرَ إِلَى الْمَارُ مِنْ بَنِي اللهُ مِنْ بَنِي إِلَّى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَ

لقد كانوا هم الذين يطلبون القتال ، وما داموا هم الذين قد طلبوا القتال ، وما داموا هم الذين قد طلبوا القتال ، فلابد أن يفرحوا حين يأتى لهم الأمر من الله بذلك القتال ، لكن الله أعلم بعباده.

لذلك قال لهم: ﴿ هَلْ عَسَيْتُم إِنْ كُتِبَ عَلَيْكُم الْقِتَالُ أَلا تُقَاتِلُوا ... (البقرة) ، فأوضح لهم الحق أن فكّروا جيداً في أنكم طلبتم القتال ، وإياكم ألا تقاتلوا عندما نكتب عليكم هذا القتال ، لأنسني لم أفرضه ابتداء ، ولكنكم أنتم الذين طلبتم.

ولأن الكلام ما زال نظريًا فقد قالوا متسائلين : ﴿وَمَا لَنَا أَلاَّ نُقَاتِلَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَقَدْ أُخْرِجُنَا مِن دِيَارِنَا وَأَبْنَائِنَا ... (٢٤٠)

لقد تعجبوا واستنكروا ألا يقاتلوا في سبيل الله ، خصوصاً أنهم يملكون السبب الذي يستوجب القتال وهو الإخراج من الديار وترك الأبناء ، لكن ماذا حدث عندما كتب الحق عليهم القتال؟

﴿ تُولُّواْ إِلاَّ قَلِيلاً مِّنْهُمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بَالظَّالِمِينَ (٢٤٦) ﴾ (البقرة)

لقد هربت الكثرة من القتال ، وبقيت القلة المؤمنة ، وكانت مقدمات هؤلاء المتهربين من القتال هى قولهم رداً على نبيهم عندما أخبرهم أن الله قد بعث لكم طالوت ملكا ، فقالوا : ﴿أَنَّىٰ يَكُونُ لَهُ الْمُلْكُ عَلَيْنَا وَنَحْنُ أَحَقُ بِالْمُلْكِ مِنْهُ وَلَمْ يُؤْتَ سَعَةً مِّنَ الْمَالِ . . . (٢٤٧) ﴾

(البقرة)

كانت تلك أول ذبذبة في استقبال الحكم ، فأوضح لهم الحق السر في اصطفاء طالوت ، فهو قوى ، والحرب تحتاج إلى قوة ، وهو عالم والحرب تحتاج إلى تخطيط دقيق ، فقال سبحانه : ﴿ إِنَّ اللَّهَ اصَّطَفَاهُ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ بَسُطَةً فِي الْعِلْم وَالْجِسْم ... (٢٤٧) ﴾

(البقرة)

وعندما جاءوا للقتال أراد الحق أن بُمحَّسهم ليختبر القوى من الضعيف ، فقال لهم طالوت : ﴿إِنَّ اللَّهَ مُبْتَلِيكُم بِنَهَرٍ فَمَن شَرِبَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنِي وَمَن لَمْ يَعْمَدُ فَإِنَّهُ مِنْيَ إِلاَّ مَنِ اغْتَرَفَ غُرْفَةً بِيده فَشَرِبُوا مِنْهُ إِلاَّ قَلِيلاً مِنْهُمْ فَلَمَّا جَاوَزَهُ هُوَ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ قَالُوا لا طَاقَةَ نَنَا الْيَوْمَ بِجَالُوتَ وَجَنُوده . . . (٢٤٠٠) ﴾

(البقرة)

والتمحيص هنا ليعرف مَنْ منهم يقدر على نفسه ، وليختبر قوة التحمل

عند كل قرد مقاتل ، قليس مسموحًا بالشرب من ذلك النهر إلا غرقة يد ، قشربوا من النهر إلا قليلاً منهم ، هكذا أراد الحق سبحانه أن يُصفيهم تصفية جديدة.

وعندما رأوا جيش جالوت قالوا: ﴿لا طَاقَةَ لَنَا الْيَوْمَ بِجَالُوتَ وَجَنُودِهِ ... (٢٤٦) ﴿ (البقرة) ، لكن ما الضرورة في كل هذه التصفيات ؟ لقد أراد الله ألا يحمل الدفاع عن منهجه إلا المؤمنون حقًا ، وهم من قالوا: ﴿كُم مِن فِعَة قَلِيلَة عِلَبَتْ فَعَة كَثِيرَة بِإِذْنِ اللّهِ ... (٢٤٦) ﴾ (البقرة)

ثم قال الحق سبحانه : ﴿ فَهَزَمُوهُم بِإِذْنِ اللَّهِ ... ٢٥٥) ﴾ (البقرة)

فلماذا أعطانا ربنا هذه الصورة من التصفيات ؟ كي نفهم أن النفس البشرية حين تُواجَه بالحكم نظرياً يكون لها موقف ، أما حين تُواجَه به تطبيقياً فيكون لها موقف ولو بالكلام ، أما حين تواجه به فعليًا فيكون لها موقف ثالث.

وعلى كل حال ، فقليل من قليل من قليل هم الذين نصرهم الله.

إذن : فيريد سبحانه أن يربى فى نفوسنا أنه جل وعلا هو الذى يهزم ، وهو الذي يغلب ، مصداقًا لقول الحق سبحانه : ﴿قَاتِلُوهُمْ يُعَذِّبُهُمُ اللَّهُ بِأَيْدِيكُمْ ... (التوبة)

لذلك يقول الحق سبحانه هنا: ﴿وَإِنَّ مِنكُمْ لَمَنْ لَيُبَطِِّنَ فَإِنْ أَصَابَتُكُم مُصِيبَةٌ قَالَ قَدْ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيَّ إِذْ لَمْ أَكُن مَعَهُمْ شَهِيدًا (٧٧) ﴾

000

007

فساعة تدعو إنسانًا منكم للحرب قد يبطئ ويتخاذل ، مثلما قال في آية اخرى : ﴿مَا لَكُمُ إِذَا قِيلَ لَكُمُ انفِرُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ اثّاقَلْتُمْ إِلَى الأَرْضِ ... اخرى : ﴿مَا لَكُمْ إِذَا قِيلَ لَكُمُ انفِرُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ اثّاقَلْتُمْ إِلَى الأَرْضِ ... (التوبة)

قالحق سبحانه يتعجب من تثاقل المؤمنين حين يُدُعُون إلى القتال ، لأن قوة الإيمان تدعو دائمًا إلى أن يكون هناك استعداد مستمر للقتال ، وهذا الاستعداد يخيف الكفار ويمنع عدوانهم واستهتارهم بالمؤمنين أولاً.

كما أنه ثانيًا يجعل المؤمنين قادرين على الرد والردع في أى وقت ، ويعطى ثالثًا شيئًا من اليقين للمجتمع المؤمن عندما يرى أن هناك من يضرب على يد الكافرين إذا استهانوا بمجتمع الإيمان ، وحاولوا أن يستذلوا المؤمنين.

إذن : فَلَكَى يَبِقَى المَجتَمَعِ المؤمن قَـويًا آمنًا لابد أن يوجِـد استعداد دائم للقتال في سبيل الله ورغبة في الشهادة ، وهنا يقول الحق سبحانه : ﴿مَا لَكُمْ إِذَا قيلَ لَكُمُ انفرُوا في سَبيل الله ... (٢٠٠٠)

فكأن الاستعداد المستمر للقتال في سبيل الله أمر لابد أن يوجد بالفطرة وبالعقل ، قياذا ضعف هذا الاستعداد أو قل صار هذا الأمر موطئاً للتعجب ، لأن المؤمنين يعرفون أن مجتمع الكفر يتربص بهم دائمًا ، وعليهم أن يكونوا على استعداد دائم مستمر للمواجهة ، ويستنكر الحق أن يتئاقل المؤمنون إذا دُعُوا للقتال في سبيل الله ، أو أن يتكاسلوا .

والحق سبحانه يقول: ﴿وَإِنَّ مِنكُمْ لَمَنْ لَيْبَطِّنَنَ ... (٧٢) ﴾ (النساء) ، فافهموا وخذوا هذه المناعة ضد من يعوق زحف المنهج قبل أن تبدأ المعركة ، حتى إذا وقعت المعركة نكون قد عرفنا قوتنا ، وأعددنا أنفسنا على أساس

المناديت المنادي المناديت المن

المقاتلين الأشلاء ، لا على من يتباطئون ويتشاقلون ، فهناك من يفرح ببقائه حياً عندما يرى هزيمة المسلمين أو قتل بعضهم لأنه لم يكن معهم.

فيظهر الحق أمثال ذلك ويقول: ﴿فَإِنْ أَصَابَتْكُم مُصِيبَةٌ قَالَ قَدْ أَنْعُمَ اللّهُ عَلَي فيظهر الحق أمثال ذلك ويقول: ﴿فَإِنْ أَصَابَتْكُم مُصِيبَةٌ قَالَ قَدْ أَنْعُمَ اللّهُ عَلَي إِذْ لَمْ أَكُن مَّعَهُمْ شَهِيدًا (٧٧) ﴾ (النساء) ، لقد تراخى وبقى ، وعندما تأتيهم المصيبة من قَتْل أو هزيمة يقول لنفسه: الحمد لله أننى لم أكن معهم.

إذن : تثاقله وتخلُّفه وتأخره عن الجهاد كان عن قصد وإصرار في نفسه ، وهذه قمة التبجح فهو مخالف لربنا ، وعلى الرغم من ذلك يقول : أنعم الله على . مثله كمثل الذي يسرق ، ويقول : ستر الله على .

وهذه لهجة من لم يفهم المنهج الإيمانى ، فيقول : ﴿ قَدْ أَنْعُمَ اللَّهُ عَلَيَّ إِذْ لَمُ اللَّهُ عَلَيَّ إِذْ لَمُ أَكُن مُّعَهُمْ شَهِيدًا (٧٧) ﴿ (النساء) إنه لم يكن معهم ولم يكن شهيدًا ، ويعتبر هذا من النعمة ، ولذلك قال بعض العارفين : إن من قال ذلك دخل فى الشرك ، فالمصيبة فى نظره إما قتل وإما هزيمة ، ثم ماذا يكون موقف المتخاذل المتناقل المتباطئ عند الغنيمة أو النصر؟

يقول الحق سبحانه : ﴿ وَلَئِنْ أَصَابَكُمْ فَضْلٌ مِنَ اللّهِ لَيَقُولَنَ كَأَن لَمْ تَكُن بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُ مَوَدَّةٌ يَا لَيْتَنِي كُنتُ مَعَهُمْ فَأَفُوزَ فَوْزًا عَظِيمًا (٣٠) ﴾ (النساء)

إذن : فالعلة في قوله : (بالبنني كنت معهم) ليست رجوعًا عما كان في نفسه أولاً ، بل هو تحسُّر أن فانته الغنيمة ، وجاء الحق سبحانه وتعالى هنا بجملة اعتراضية في الآية تعطينا لقطة إبمانية ، فيقول : ﴿ وَلَقِنْ أَصَابَكُمْ فَضُلٌ مِنَ اللّهِ لَيْقُولَ نَ خُولَان مَعَهُمْ فَأَفُوزَ فَوْزًا عَظِيمًا اللّهِ لَيْقُولَ نَ مَعَهُمْ فَأَفُوزَ فَوْزًا عَظِيمًا اللّهِ لَيْقُولَ نَ كُنتُ مَعَهُمْ فَأَفُوزَ فَوْزًا عَظِيمًا (النساء)

004

والجملة الاعتراضية هي قوله: كأن لم تكن بينكم وبينه مودة ، كأن المودة الإيمانية ليس لها ثمن عنده ، فلو كان لها أدنى تقدير لكان عليه ألا يقول في البداية: أنعم الله على إذ لم أكن معه شهيدًا ، ولكان مع المقاتلين المسلمين ، لكنه يرغب في الفوز والغنيمة فقط ، ويبتعد عن المسلمين إذا ما أصابتهم الهزيمة أو استشهد عدد منهم.

وبذلك يكشف لنا الحق موقف المتخاذلين ويوضح لنا: إياكم أن تتأثروا بهؤلاء حين تنفرون ثبات أو حين تنفرون جميعًا، واعلموا أن فيكم مُخذّلين، وفيكم مُبطّئين، وفيكم متثاقلين، لا يهمهم إلا أن يأخذوا حظاً من الغنائم؛ ولذلك يحمدون الله أن هُزِمتم ولم يكونوا معكم، ويحبون الغنائم ويتمنونها إن انتصرتم ولم يكونوا معكم.

إياكم أن تتأثروا بهذا وقد أعطيتم هذه المناعة حتى لا تفاجأوا بموقفهم منكم ، وتكونوا على بصيرة منهم ، والمناعات ما هى إلا تربية الجسم ، إن كانت مناعة مادية ، أو تربية في المعانى ، إن حدث مكروه قأنت تملك فكرة عنه لتبنى رد فعلك على أساس ذلك.

٥٥/

## فهرس الموضوعات

| الصفحة | الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| *      | • كلمة الناشر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 0      | • مقدمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|        | القسم الأول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 4      | ١ ـ عطاء الربوبية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 71     | ٢ ـ الحلال الطيب وخطوات الشيطان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 4٧     | ٣ ـ تقوى الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 144    | ٤ ـ رسالة الحق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 149    | ه ـ الرسول نور وبرهان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 104    | ٦ ـ عموم رسالة محمد علي الله مواد الله محمد علي الله محمد علي الله محمد علي الله محمد علي الله مع ال |
| 174    | ٧ ـ البغي ومتاع الحياة الدنيا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 114    | ٨ ـ موعظة الشفاء والهدى والرحمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 7.4    | ٩ _ يقين الداعي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 719    | ١٠ ـ الهدى والضلال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 744    | ١١ ـ زلزلة الساعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 177    | ١٢ ـ الخَلْق دليل على البعث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 440    | ١٣ _ البشير النذير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 710    | ١٤ _ عجز الآلهة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| YAY    | ١٥ ـ يوم الفزع الأكبر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 414    | ١٦ ـ هل من خالق غير الله؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 479    | ١٧ ـ المعركة الخالدة مع الشيطان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 451    | ١٨ ـ الله غني عن خلقه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 400    | ١٩ ـ أكرمكم أتقاكم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 009    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

### القسم الثاني متطلبات الإيمان

| 411   | ١ ـ الأدب مع رسول الله علي الله على الل |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 441   | ٢ ـ الصير والصلاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 494   | ٣ _ طيبات الرزق وعبادة الشكر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٤٠٣   | ٤ _ القصاص شريعة العدل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 119   | ٥ الصيام منهج لتربية الإنسان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 143   | ٢ ـ الإسلام استسلام لله وسلام مع الكون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 244   | ٧ _ إنفاق من رزق الله لنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 2 2 4 | ٨ ـ لماذا تمن بما أنفقت والمال ليس مالك؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| £ £ # | ٩ _ الإثفاق يكون من الحلال الطيب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 173   | ١٠ ـ ربانية النظام الاقتصادى في الإسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٤٧٣   | ١١ _ الإسلام يحمى المجتمع من الوقوع في أكَّل الحقوق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٤٨٥   | ١٢ ـ الحذر من طاعة أهل الكتاب المستسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 193   | ١٣ ـ تقوى الله حق تقاته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 199   | ١٤ _ بطانة الشر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 0-9   | ١٥ ـ لو كانوا عندنا ما ماتوا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 014   | ١٦ _ صبر ومصابرة ومرابطة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٧٢٥   | ١٧ _ حقوق المرأة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 044   | ١٨ ـ حرمة أكل الأموال بالباطل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 0 6 0 | ١٩ ـ طاعة أولى الأمر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 100   | ٢٠ _ أخذ الحذر والاستعداد الدائم للنفرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

#### تم المجلد الأول من كتاب « هذا ديننا »